
ALLAN KARDEC 

EL LIBRO DE LOS

MÉDIUMS





ESPIRITISMO EXPERIMENTAL 

EL LIBRO DE LOS

MÉDIUMS
O 

GUÍA DE LOS MÉDIUMS Y DE LOS EVOCADORES 

CONTIENE 

LA ENSEÑANZA ESPECIAL DE LOS ESPÍRITUS SOBRE LA TEORÍA DE 
TODAS LAS CLASES DE MANIFESTACIONES, LOS MEDIOS DE 

COMUNICARSE CON EL MUNDO INVISIBLE, EL DESARROLLO DE LA 
MEDIUMNIDAD, LAS DIFICULTADES Y LOS ESCOLLOS QUE SE PUEDEN 

ENCONTRAR EN LA PRÁCTICA DEL ESPIRITISMO 

CONTINUACIÓN DE 

EL LIBRO DE LOS ESPÍRITUS 

POR 

ALLAN KARDEC 

Traducción de José María Fernández Colavida 



Título original: Le Livre des médiums, por Allan Kardec, 1861 

El Libro de los médiums 
Traducción de la edición francesa de Le Livre des médiums, realizada y 
publicada por la dirección de la Revista de Estudios Psicológicos (José 
María Fernández Colavida), e impresa en Barcelona, en la Imprenta de 
Leopoldo Doménech, en 1879 

Traducción del original francés por José María Fernández Colavida, 1879 

© De la revisión y actualización de la traducción: Lola García, 2025 

© De esta edición: Sociedad Española de Divulgadores Espíritas, 
    SEDE, 2025  
www.bibliotecaespirita.es 
sedespirita@gmail.com 

Maquetación: Salvador Martín 
Cubierta: Joaquín Huete y Lucas Pretti 
Difusión: Cláudia Bernardes 

Todos los derechos reservados 

Obra no venal, obsequiada por SEDE durante el VII Congreso Espírita 
ConCiencia, celebrado en Calpe (Alicante), del 6 al 8 de diciembre de 2025 

Impresión: Masquelibros 



Índice 
INTRODUCCIÓN 9 

PRIMERA PARTE 

CAPÍTULO I 17 
¿EXISTEN ESPÍRITUS? 17 

CAPÍTULO II 25 
LO MARAVILLOSO Y LO SOBRENATURAL 25 

CAPÍTULO III 37 
MÉTODO 37 

CAPÍTULO IV 51 
SISTEMAS 51 

SEGUNDA PARTE 

CAPÍTULO I 73 
ACCIÓN DE LOS ESPÍRITUS SOBRE LA MATERIA 73 

CAPÍTULO II 81 
MANIFESTACIONES FÍSICAS. 81 
MESAS GIRATORIAS 81 

CAPÍTULO III 85 
MANIFESTACIONES INTELIGENTES 85 

CAPÍTULO IV 89 
TEORÍA DE LAS MANIFESTACIONES FÍSICAS 89 

CAPÍTULO V 105 
MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 105 
FENÓMENO DE LOS APORTES 120 

CAPÍTULO VI 131 
MANIFESTACIONES VISUALES 131 
ENSAYO TEÓRICO SOBRE LAS APARICIONES 141 
TEORÍA DE LA ALUCINACIÓN 149 

CAPÍTULO VII 155 
BICORPOREIDAD Y TRANSFIGURACIÓN 155 

CAPÍTULO VIII 165 
LABORATORIO DEL MUNDO INVISIBLE 165 

CAPÍTULO IX 175 
LOS LUGARES VISITADOS POR LOS ESPÍRITUS 175 

CAPÍTULO X 183 
NATURALEZA DE LAS COMUNICACIONES 183 



CAPÍTULO XI 187 
SEMATOLOGÍA Y TIPTOLOGÍA 187 

CAPÍTULO XII 193 
NEUMATOGRAFÍA O ESCRITURA DIRECTA. NEUMATOFONÍA 193 
ESCRITURA DIRECTA 193 
NEUMATOFONÍA 197 

CAPÍTULO XIII 201 
PSICOGRAFÍA 201 

CAPÍTULO XIV 207 
SOBRE LOS MÉDIUMS 207 
1. MÉDIUMS DE EFECTOS FÍSICOS 208 
2. MÉDIUMS SENSITIVOS O IMPRESIONABLES 212 
3. MÉDIUMS AUDITIVOS 213 
4. MÉDIUMS PARLANTES 214 
5. MÉDIUMS VIDENTES 215 
6. MÉDIUMS SONÁMBULOS 219 
7. MÉDIUMS SANADORES 221 
8. MÉDIUMS NEUMATÓGRAFOS 224 

CAPÍTULO XV 225 
MÉDIUMS ESCRIBIENTES O PSICÓGRAFOS 225 
MÉDIUMS MECÁNICOS 225 
MÉDIUMS INTUITIVOS 226 
MÉDIUMS SEMIMECÁNICOS 228 
MÉDIUMS INSPIRADOS 228 
MÉDIUMS DE PRESENTIMIENTOS 230 

CAPÍTULO XVI 231 
MÉDIUMS ESPECIALES 231 
VARIEDADES DE MÉDIUMS ESCRIBIENTES 239 

CAPÍTULO XVII 253 
FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 253 
DESARROLLO DE LA MEDIUMNIDAD 253 
CAMBIO DE ESCRITURA 265 
PÉRDIDA Y SUSPENSIÓN DE LA MEDIUMNIDAD 266 

CAPÍTULO XVIII 273 
INCONVENIENTES Y PELIGROS DE LA MEDIUMNIDAD 273 

CAPÍTULO XIX 277 
PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS COMUNICACIONES ESPÍRITAS 277 

CAPÍTULO XX 293 
INFLUENCIA MORAL DEL MÉDIUM 293 

CAPÍTULO XXI 305 
INFLUENCIA DEL ENTORNO 305 

CAPÍTULO XXII 309 
MEDIANIMIDAD EN LOS ANIMALES 309 

CAPÍTULO XXIII 317 
SOBRE LA OBSESIÓN 317 



CAPÍTULO XXIV 337 
IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 337 
POSIBLES PRUEBAS DE IDENTIDAD 337 
DISTINCIÓN ENTRE LOS ESPÍRITUS BUENOS Y LOS MALOS 343 

CAPÍTULO XXV 363 
SOBRE LAS EVOCACIONES 363 
CONSIDERACIONES GENERALES 363 
ESPÍRITUS A LOS QUE SE PUEDE EVOCAR 367 
LENGUAJE QUE DEBE EMPLEARSE CON LOS ESPÍRITUS 370 
UTILIDAD DE LAS EVOCACIONES PARTICULARES 372 
PREGUNTAS SOBRE LAS EVOCACIONES 374 
EVOCACIÓN DE ANIMALES 386 
EVOCACIÓN DE PERSONAS VIVAS 388 

CAPÍTULO XXVI 397 
PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 397 
PREGUNTAS AGRADABLES O DESAGRADABLES PARA LOS ESPÍRITUS 400 
PREGUNTAS SOBRE EL PORVENIR 402 
PREGUNTAS SOBRE LAS EXISTENCIAS PASADAS Y FUTURAS 405 
PREGUNTAS SOBRE INTERESES MORALES Y MATERIALES 407 
PREGUNTAS SOBRE LA SUERTE DE LOS ESPÍRITUS 411 
PREGUNTAS SOBRE LA SALUD 413 
PREGUNTAS SOBRE INVENCIONES Y DESCUBRIMIENTOS 414 
PREGUNTAS SOBRE TESOROS OCULTOS 416 
PREGUNTAS SOBRE OTROS MUNDOS 417 

CAPÍTULO XXVII 419 
CONTRADICCIONES Y MISTIFICACIONES 419 
CONTRADICCIONES 419 
MISTIFICACIONES 429 

CAPÍTULO XXVIII 433 
CHARLATANISMO E ILUSIONISMO 433 
MÉDIUMS INTERESADOS 433 
FRAUDES ESPÍRITAS 439 

CAPÍTULO XXIX 447 
REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 447 
REUNIONES EN GENERAL 447 
SOCIEDADES PROPIAMENTE DICHAS 455 
TEMAS DE ESTUDIO 464 
RIVALIDAD ENTRE LAS SOCIEDADES 467 

CAPÍTULO XXX 471 
REGLAMENTO DE LA SOCIEDAD PARISINA DE ESTUDIOS ESPÍRITAS 471 

CAPÍTULO XXXI 485 
DISERTACIONES ESPÍRITAS 485 
SOBRE EL ESPIRITISMO 485 
SOBRE LOS MÉDIUMS 493 
SOBRE LAS SOCIEDADES ESPÍRITAS 498 
COMUNICACIONES APÓCRIFAS 510 

CAPÍTULO XXXII 519 
VOCABULARIO ESPÍRITA 519 





INTRODUCCIÓN 
a experiencia nos reafirma cada día en la opinión de que 
las dificultades y las contrariedades que se encuentran en 
la práctica del espiritismo tienen su origen en la ignorancia 

de los principios de esta ciencia, y nos complacemos en poder ase-
gurar que el trabajo que hemos hecho, para prevenir a los adeptos 
contra los escollos de este aprendizaje, ha producido sus frutos, y 
que muchos han podido evitarlos debido a la atenta lectura de esta 
obra. 

Un deseo muy natural en las personas que se ocupan de espiri-
tismo es el poder entrar por sí mismas en comunicación con los 
Espíritus. Esta obra está destinada a facilitarles el camino, hacién-
doles partícipes del fruto de nuestros largos y laboriosos estudios, 
pues tendría muy falsa idea quien creyese que, para ser experto en 
esta materia, basta con colocar los dedos sobre una mesa para ha-
cerla girar o tener un lápiz para escribir. 

Se equivocaría igualmente quien imaginase encontrar en esta 
obra una receta universal e infalible para formar médiums. Aun-
que cada uno tenga en sí mismo el germen de las cualidades 
necesarias para poderlo ser, estas cualidades solo existen en grados 
muy diferentes, y su desarrollo proviene de causas cuya aparición 
no depende de la voluntad de persona alguna. Las reglas de la poe-
sía, de la pintura y de la música no hacen poetas, ni pintores, ni 
músicos de aquellos que no tienen genio: tan solo guían en el em-
pleo de las facultades naturales. Lo mismo decimos de nuestro 
trabajo. Su objeto es indicar los medios de desarrollar la facultad 

L 



EL LIBRO DE LOS MÉDIUMS 

 10 

medianímica1 tanto como lo permitan las disposiciones de cada 
uno, y sobre todo dirigir su empleo de una manera útil cuando la 
facultad exista. Pero ese no es el único objetivo que nos hemos 
propuesto. 

Al lado de los médiums propiamente dichos, a diario aumenta 
el número de personas que se ocupan de las manifestaciones espí-
ritas. Guiarlas en sus observaciones, señalarles los escollos que 
pueden necesariamente encontrar en algo nuevo, iniciarlas en la 
manera de conversar con los Espíritus, indicarles los medios para 
tener buenas comunicaciones, este es el círculo que debemos abra-
zar, si no queremos hacer algo incompleto. Así pues, nadie 
quedará sorprendido al encontrar en nuestro trabajo noticias que, 
a primera vista, podrían parecer extrañas a nuestro objeto, pues 
la experiencia demostrará su utilidad. Después de haberlo estu-
diado con cuidado, se comprenderán mejor los hechos de que 
seremos testigo y el lenguaje de ciertos Espíritus parecerá menos 
raro. Como instrucción práctica, no se dirige pues exclusivamente 
a los médiums, sino a todos aquellos que están en disposición de 
ver y observar los fenómenos espíritas. 

Algunas personas deseaban que publicásemos un manual prác-
tico muy sucinto, que contuviese en pocas palabras la indicación 

 
1 Este tratado sobre mediumnidad incluye numerosos neologismos, hecho lógico por 

cuanto el espiritismo, en calidad de ciencia experimental, debió dotarse de una terminología 
propia. Entre estos neologismos se encuentran: mediumnidad, medianimidad, medianímico, 
mediumnato, periespíritu, etc. Muchos de ellos quedan recogidos en el último capítulo de 
esta obra. En particular, nos interesa resaltar que los términos mediumnidad (médiumnité) y 
medianimidad (médianimité) son sinónimos, aunque con un matiz significativo: mediumni-
dad es un término más genérico, en tanto que medianimidad tiene un carácter más restringido 
(por ejemplo, en esta obra se emplea en todo momento en los sintagmas: facultad media-
nímica, poder medianímico, influencia medianímica o aparato medianímico). Por 
consiguiente, hemos optado por mantener escrupulosamente la terminología empleada en la 
obra original, por respeto a su autoría. Llamamos la atención al lector para que aprecie el matiz 
relevante del título del capítulo XXII dedicado a la «Medianimidad en los animales», que no 
«mediumnidad». (Nota de L.G.) 

 



INTRODUCCIÓN 

 11 

de los procedimientos que deben seguirse para entrar en comuni-
cación con los Espíritus, pensando que un librito de esta 
naturaleza podría, por lo módico de su precio, circular amplia-
mente, y sería un poderoso medio de difusión, al multiplicarse los 
médiums. En cuanto a nosotros, consideramos tal obra más da-
ñina que útil, al menos por el momento. La práctica del espiritismo 
está rodeada de muchas dificultades, y no siempre está exenta de 
los inconvenientes que solo un estudio serio y completo puede pre-
caver. Sería pues de temer que una indicación demasiado sucinta 
provocase experiencias realizadas con ligereza, que podrían dar 
lugar a arrepentimientos. Estas son cosas con las cuales no es con-
veniente ni prudente jugar, y creeríamos prestar un mal servicio 
poniéndolas a disposición del primer atolondrado que tomase a 
diversión hablar con los muertos. Nos dirigimos a las personas 
que ven en el espiritismo un fin serio, que comprenden toda su 
gravedad, y a quienes las comunicaciones con el mundo invisible 
no sirven de juguete. 

Habíamos publicado una Instrucción práctica… con el objeto 
de guiar a los médiums. Esta obra está hoy agotada, y aunque se 
hizo con un fin eminentemente grave y serio, no la reimprimire-
mos, porque todavía no la encontramos lo bastante completa para 
ilustrar sobre todas las dificultades que pueden resultar. La hemos 
reemplazado con esta, en la que reunimos todos los datos que una 
larga experiencia y un estudio concienzudo nos han permitido ad-
quirir. Contribuirá, al menos eso esperamos, a dar al espiritismo 
el carácter grave que es su esencia, y a evitar que se vea en él un 
objeto de ocupación frívola y de diversión. 

A estas consideraciones añadiremos una muy importante, que 
es la mala impresión que produce en las personas que se inician o 
mal predispuestas, la vista de experiencias hechas a la ligera y sin 
conocimiento de causa. Tienen el inconveniente de dar una idea 
muy falsa del mundo de los Espíritus y de prestarse a la burla y a 



EL LIBRO DE LOS MÉDIUMS 

 12 

una crítica muchas veces fundada. Así es, que raramente los incré-
dulos salen convertidos de semejantes reuniones y están poco 
dispuestos a ver la parte formal del espiritismo. La ignorancia y la 
ligereza de ciertos médiums han hecho más daño del que se cree 
en la opinión de muchas personas. 

El espiritismo ha hecho grandes progresos desde algunos años 
a esta parte, pero han sido inmensos sobre todo desde que ha en-
trado en la vía filosófica, porque ha sido apreciado por las 
personas ilustradas. Hoy día, ya no es un espectáculo: es una doc-
trina de la que no se ríen los que se mofaban de las mesas 
giratorias. Poniendo nuestros esfuerzos en dirigirlo y mantenerlo 
en este terreno, tenemos la convicción de conquistar para él más 
partidarios útiles, que provocando de cualquier modo manifesta-
ciones de las que se podría abusar. Cada día tenemos prueba de 
ello por el número de adeptos que ha hecho la sola lectura de El 
Libro de los Espíritus. 

Después de haber expuesto en El Libro de los Espíritus la parte 
filosófica de la ciencia espírita, ofrecemos en esta obra la parte 
práctica para el uso de aquellos que quieran ocuparse de las ma-
nifestaciones, ya sea por sí mismos o para darse cuenta de los 
fenómenos que pueden presenciar. Verán los escollos que se pue-
den encontrar y tendrán así un medio de evitarlos. Estas dos obras, 
aunque una sea la continuación de la otra, son hasta cierto punto 
independientes; pero al que quiera ocuparse seriamente de este 
asunto, le recomendamos que lea primero El Libro de los Espíri-
tus, porque contiene los principios fundamentales, sin los cuales 
ciertas partes de esta obra serían tal vez difícilmente comprendi-
das. 

Esta segunda edición se ha aumentado con mejoras importan-
tes y es mucho más completa que la primera. Fue corregida con 
especial cuidado por los Espíritus, que añadieron un gran número 



INTRODUCCIÓN 

 13 

de observaciones e instrucciones del mayor interés. Como todo lo 
han revisado, aprobado o modificado a su gusto, se puede decir 
que esta edición es en gran parte obra cuya, porque su interven-
ción no se ha limitado a algunos artículos firmados. No hemos 
indicado los nombres sino cuando nos ha parecido necesario para 
caracterizar ciertas citas un poco extensas, como emanadas de 
ellos textualmente, de lo contrario nos hubiera sido necesario ci-
tarlos casi en cada página, especialmente en todas las respuestas 
dadas a las preguntas propuestas, lo que no nos ha parecido útil. 
Los nombres, como se sabe, importan poco en semejante materia. 
Lo esencial es que el conjunto del trabajo responda al fin que nos 
hemos propuesto. La acogida hecha a la primera edición, aunque 
imperfecta, nos hace esperar que esta no sea vista con menos fa-
vor. 

Como hemos añadido muchas cosas y muchos capítulos ente-
ros, hemos suprimido algunos artículos que estaban duplicados, 
entre otros la Escala espírita, que ya se encuentra en El Libro de 
los Espíritus. También hemos suprimido del Vocabulario lo que 
no encajaba especialmente en el marco de esta obra, y que hemos 
reemplazado útilmente por cosas más prácticas. Por otra parte, 
este vocabulario no era bastante completo. Lo publicaremos más 
tarde, por separado, en forma de un pequeño diccionario de filo-
sofía espírita. Solo hemos conservado las palabras nuevas o 
especiales relativas al objeto que nos ocupa. 





 

 

EL LIBRO DE LOS 
MÉDIUMS 

 
PRIMERA PARTE 
 

 

 

 

NOCIONES PRELIMINARES 

 





 

 

CAPÍTULO I 

¿EXISTEN ESPÍRITUS? 

1. La duda sobre la existencia de los Espíritus tiene por causa princi-
pal la ignorancia de su verdadera naturaleza. Generalmente los 
imaginamos como seres aparte de la Creación, cuya necesidad no 
está demostrada. Muchas personas solo los conocen por los cuen-
tos fantásticos con que las arrullaron, poco más o menos como se 
conoce la historia por las novelas. Sin investigar si estos cuentos, 
separados de accesorios ridículos, se apoyan en un fondo de ver-
dad, solo las impresiona el lado absurdo. Al no tomarse el trabajo 
de quitar la corteza amarga para descubrir la almendra, arrojan el 
todo, como hacen con la religión los que, escandalizados por cier-
tos abusos, todo lo confunden en la misma desaprobación. 

Cualquiera que sea la idea que se tenga de los Espíritus, esta 
creencia está necesariamente fundada en la existencia de un prin-
cipio inteligente independiente de la materia, y es incompatible 
con la negación absoluta de este principio. Por lo tanto, tomamos 
como punto de partida la existencia, la supervivencia y la indivi-
dualidad del alma, de la cual el espiritualismo es la demostración 
teórica y dogmática, y el espiritismo la demostración patente. Pres-
cindamos por un momento de las manifestaciones propiamente 
dichas y, razonando por inducción, veamos a qué consecuencias 
llegaremos. 

2. Desde el momento en que se admite la existencia del alma y su 
individualidad después de la muerte, es necesario también admitir:  



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO I 

 18 

1º que es de una naturaleza diferente del cuerpo, puesto que 
una vez separada de él no tiene ya sus propiedades;  

2º que goza de la conciencia de sí misma, puesto que se le 
atribuye la alegría o el sufrimiento, de otro modo sería 
un ser inerte y lo mismo daría para nosotros no tenerla.  

Una vez admitido esto, el alma va a alguna parte. ¿Qué es de 
ella y adónde va? Según la creencia común, va al cielo o al infierno; 
pero ¿dónde están el cielo y el infierno? Se decía en otro tiempo 
que el cielo estaba arriba y el infierno abajo. Sin embargo, ¿qué es 
lo que está arriba o abajo en el universo, desde que se conoce la 
redondez de la Tierra, el movimiento de los astros que hace que lo 
que es arriba en un momento dado, venga a ser lo bajo doce horas 
después, y lo infinito del espacio en el que la vista se sumerge en 
distancias inconmensurables? Es verdad que por «lugares bajos» 
entendemos también las profundidades de la Tierra. Pero ¿qué ha 
sido de estas profundidades desde que fueron excavadas por la 
geología? ¿Qué sucede con aquellas esferas concéntricas llamadas 
«cielo de fuego», «cielo de estrellas», desde que se sabe que la Tie-
rra no es el centro de los mundos, que nuestro mismo Sol no es 
más que uno de los millones de soles que brillan en el espacio, y 
que cada uno de ellos es el centro de un torbellino planetario? 
¿Qué importancia tiene la Tierra perdida en esta inmensidad? ¿Por 
qué privilegio injustificable este grano de arena imperceptible, que 
no se distingue por su volumen ni por su posición, ni por tener un 
papel particular, estaría él solo poblado de seres racionales? La 
razón se resiste a admitir esta inutilidad de lo infinito, y todo nos 
dice que esos mundos están habitados. Si están poblados, suminis-
tran pues su contingente al mundo de las almas. Pero repetimos, 
¿qué es de estas almas, puesto que la astronomía y la geología han 
destruido las moradas que le estaban asignadas, y, sobre todo, 
desde que la teoría tan racional de la pluralidad de mundos las ha 
multiplicado hasta el infinito? Puesto que la doctrina de la 



¿EXISTEN ESPÍRITUS? 

 19 

localización de las almas no puede ponerse de acuerdo con los da-
tos de la ciencia, otra doctrina más lógica le señala como dominio, 
no un lugar determinado y circunscrito, sino el espacio universal: 
es todo un mundo invisible en medio del cual vivimos, que nos 
circunda y está muy cerca de nosotros permanentemente. ¿Hay en 
esto una imposibilidad, algo que repugne a la razón? De ningún 
modo. Al contrario, todo nos dice que no puede ser de otra ma-
nera. Pero entonces, ¿qué sucede con las penas y las recompensas 
futuras, si las despojáis de sus lugares especiales? Observad que 
las penas y recompensas han provocado generalmente increduli-
dad, porque se las presenta en condiciones inadmisibles. Pero 
digamos, por el contrario, que las almas llevan su dicha o su des-
gracia en sí mismas; que su suerte está subordinada a su estado 
moral; que la reunión de las almas simpáticas y buenas es fuente 
de felicidad; que, según su grado de depuración, comprenden y 
vislumbran cosas que se borran ante almas groseras, y todo el 
mundo lo comprenderá sin trabajo. Digamos además que las al-
mas solo llegan al grado supremo por medio de los esfuerzos que 
hacen por mejorarse y después de una serie de pruebas que sirven 
para su depuración; que los ángeles son las almas que han llegado 
al último grado que todas pueden alcanzar con buena voluntad; 
que los ángeles son los mensajeros de Dios, encargados de velar 
por la ejecución de sus designios en todo el universo, que son feli-
ces en estas misiones gloriosas, y daréis a su felicidad un fin más 
útil y atractivo que el de una contemplación perpetua, que no sería 
otra cosa que una inutilidad constante. Digamos, por fin, que los 
demonios no son más que las almas de los malvados, todavía no 
depuradas, pero que pueden llegar a serlo como las otras, y esto 
parecerá más conforme a la justicia y bondad de Dios que la doc-
trina de haber sido creados para el mal y perpetuamente dedicados 
a él. Repetimos, esto es lo que la razón más severa, la lógica más 
rigurosa, en una palabra, el buen sentido, pueden admitir. 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO I 

 20 

Ahora bien, esas almas que pueblan el espacio son precisa-
mente lo que llamamos Espíritus. Así pues, los Espíritus no son 
otra cosa que las almas de los hombres despojadas de su envoltura 
corporal. Si los Espíritus fuesen seres aparte, su existencia sería 
más hipotética. Pero si admitimos que hay almas, también es ne-
cesario admitir los Espíritus, que no son más que las almas. Si se 
admite que las almas están por todas partes, es necesario admitir 
igualmente que los Espíritus también lo están. No se podría, pues, 
negar la existencia de los Espíritus sin negar la de las almas. 

3. En verdad, esto no es sino una teoría más racional que la otra. 
Pero ya es mucho una teoría que ni la razón ni la ciencia contradi-
cen. Si, además, está corroborada por los hechos, tiene en su favor 
la sanción del razonamiento y de la experiencia. Estos hechos los 
encontramos en el fenómeno de las manifestaciones espíritas, que 
son también prueba patente de la existencia y la supervivencia del 
alma. Pero la creencia de muchas personas no pasa de aquí. Admi-
ten la existencia de las almas y en consecuencia la de los Espíritus, 
pero niegan la posibilidad de comunicarse con ellos, por la razón, 
dicen, de que seres inmateriales no pueden obrar sobre la materia. 
Esta duda está fundada en la ignorancia de la verdadera naturaleza 
de los Espíritus, de la que en general se tiene una idea muy falsa, 
porque se les considera, erróneamente, como seres abstractos, va-
gos e indefinidos, lo que no es así. 

Imaginemos primero al Espíritu en su unión con el cuerpo. El 
Espíritu es el ser principal, puesto que es el ser pensante y super-
viviente. El cuerpo es, por consiguiente, solo un accesorio del 
Espíritu, una envoltura, un vestido que deja cuando está inservi-
ble. Además de esta envoltura material, el Espíritu tiene una 
segunda, semimaterial, que lo une a la primera. Al morir, el Espí-
ritu se despoja del cuerpo, pero no de la segunda envoltura, a la 
que nosotros damos el nombre de periespíritu. Esta envoltura se-
mimaterial, que presenta la forma humana, constituye un cuerpo 



¿EXISTEN ESPÍRITUS? 

 21 

fluídico, vaporoso, pero que, aunque invisible para nosotros en su 
estado normal, no deja de poseer algunas de las propiedades de la 
materia. Por tanto, el Espíritu no es un punto, una abstracción, 
sino un ser limitado y circunscrito, al que solo le falta ser visible y 
palpable para parecerse a los seres humanos. ¿Por qué entonces 
no ha de obrar sobre la materia? ¿Es porque su cuerpo es fluídico? 
Acaso, ¿no es entre los fluidos más rarificados, incluso aquellos 
que consideramos como imponderables, la electricidad, por ejem-
plo, donde el hombre encuentra sus más poderosos motores? 
Acaso la luz, imponderable, ¿no ejerce una acción química sobre 
la materia ponderable? Nosotros no conocemos la naturaleza ín-
tima del periespíritu, pero supongamos que esté formado de 
materia eléctrica, o de otra tan sutil como esta, ¿por qué no habría 
de tener la misma propiedad, siendo dirigida por una voluntad? 

4. Puesto que la existencia del alma y la de Dios, que son consecuen-
cia una de la otra, son la base de todo el edificio, antes de entablar 
cualquier discusión espírita, es importante asegurarse si el interlo-
cutor admite semejante base. Si a estas preguntas: 

¿Creéis en Dios? 

¿Creéis tener un alma? 

¿Creéis en la supervivencia del alma después de la muerte? 

Responde de manera negativa, o dice simplemente No lo sé, me 
gustaría que así fuera, pero no estoy seguro de ello, lo que la ma-
yoría de las veces equivale a una cortés negativa, disfrazada bajo 
una forma menos explícita a fin de no chocar bruscamente con lo 
que se llaman prejuicios respetables, sería tan inútil discutir más 
como pretender demostrar las propiedades de la luz al ciego que 
no la admitiese. Porque, en definitiva, las manifestaciones espíritas 
no son otra cosa que los efectos de las propiedades del alma. Con 
aquel interlocutor es necesario seguir otro orden de ideas, si no se 
quiere perder el tiempo. 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO I 

 22 

Si se admite la base, no a título de probabilidad, sino como 
algo probado e indiscutible, la existencia de los Espíritus se deduce 
naturalmente. 

5. Resta ahora la cuestión de saber si el Espíritu puede comunicarse 
con el hombre, esto es, si puede intercambiar pensamientos con él. 
¿Y por qué no? ¿Qué es el hombre sino un Espíritu encarcelado en 
un cuerpo? ¿Por qué el Espíritu libre no podría comunicarse con 
el Espíritu cautivo, como el hombre libre con el que está encade-
nado? Ya que admitís la supervivencia del alma, ¿es racional no 
admitir la supervivencia de los afectos? Puesto que las almas están 
por todas partes, ¿no es natural pensar que la de un ser que nos 
ha amado durante su vida venga cerca de nosotros, que desee co-
municarse, y que se sirva para esto de los medios que están a su 
disposición? Durante su vida ¿no obraba sobre la materia de su 
cuerpo? ¿No es él quien dirigía sus movimientos? ¿Por qué, enton-
ces, después de su muerte, de acuerdo con otro Espíritu ligado a 
un cuerpo, no se serviría de este cuerpo vivo para manifestar su 
pensamiento, como un mudo puede servirse de uno que hable para 
hacerse comprender? 

6. Prescindamos por un instante de los hechos que, para nosotros, 
hacen que la cuestión sea indiscutible; admitámoslo a título de 
simple hipótesis. Pedimos que los incrédulos nos prueben, no por 
una simple negativa, ya que su opinión personal no puede dictar 
ley, sino con razones concluyentes, que el fenómeno no puede te-
ner lugar. Nos situamos en su terreno, y puesto que quieren 
apreciar los hechos espíritas sometiéndolos a las leyes de la mate-
ria, por consiguiente, les pedimos que extraigan de este arsenal 
alguna demostración matemática, física, química, mecánica o fi-
siológica, y prueben por a más b, partiendo siempre del principio 
de la existencia y supervivencia del alma: 



¿EXISTEN ESPÍRITUS? 

 23 

1° Que el ser que piensa en nosotros durante la vida cesa de 
pensar después de la muerte. 

2° Que, si piensa, deja de pensar en los que ha amado. 

3° Que, si piensa en los que ha amado, ya no debe querer co-
municarse con ellos. 

4° Que, si puede ir a todas partes, no puede estar a nuestro 
lado. 

5° Que, si está a nuestro lado, no puede comunicarse con no-
sotros. 

6° Que por medio de su envoltura fluídica no puede obrar so-
bre la materia inerte. 

7° Que, si puede obrar sobre la materia inerte, no puede obrar 
sobre un ser animado. 

8° Que, si puede obrar sobre un ser animado, no puede dirigir 
su mano para hacerle escribir. 

9° Que pudiendo hacerle escribir, no puede responder a sus 
preguntas y transmitirle su pensamiento. 

Cuando los adversarios del espiritismo nos hayan demostrado 
que esto no puede ser, con razones tan patentes como las que Ga-
lileo utilizó para demostrar que no es el Sol el que da vueltas 
alrededor de la Tierra, entonces podremos decir que sus dudas es-
tán fundadas. Desgraciadamente hasta ahora toda su 
argumentación se resume en estas palabras: Yo no creo, luego es 
imposible. Sin duda, nos dirán que nos toca a nosotros probar la 
realidad de las manifestaciones. Nosotros se la probamos con los 
hechos y a través del razonamiento. Si no admiten ni lo uno ni lo 
otro, si incluso niegan lo que ven, les corresponde a ellos probar 
que nuestro razonamiento es falso y que los hechos son imposi-
bles. 





 

 

CAPÍTULO II 

LO MARAVILLOSO Y LO 
SOBRENATURAL 

7. Si la creencia en los Espíritus y en sus manifestaciones fuese una 
concepción aislada, producto de un sistema, podría con cierta apa-
riencia de razón ser sospechosa de ilusoria. Pero que se nos diga 
¿por qué se la encuentra tan viva en los pueblos antiguos y moder-
nos y en los libros santos de todas las religiones conocidas? Es, 
dicen algunos críticos, porque en todos los tiempos el hombre ha 
gustado de lo maravilloso. —¿Qué es, pues, lo maravilloso según 
vosotros? —Lo sobrenatural. —¿Qué entendéis por sobrenatural? 
—Lo que es contrario a las leyes de la naturaleza. —¿Acaso cono-
céis estas leyes con tanta perfección como para que os sea posible 
marcar un límite al poder de Dios? ¡Pues bien! Entonces probad 
que la existencia de los Espíritus y sus manifestaciones son contra-
rias a las leyes de la naturaleza, que no son ni pueden ser una de 
estas leyes. Estudiad la doctrina espírita y ved si se eslabona con 
todos los caracteres de una admirable ley, que resuelve todo lo que 
las leyes filosóficas no han podido resolver hasta ahora. El pensa-
miento es uno de los atributos del Espíritu. La posibilidad de obrar 
sobre la materia, de impresionar nuestros sentidos y por consi-
guiente de transmitir su pensamiento resulta, si podemos 
expresarnos así, de su constitución fisiológica. Por lo tanto, no hay 
en este hecho nada sobrenatural, ni maravilloso. Que un hombre 
muerto, y bien muerto, reviva corporalmente, que sus miembros 
dispersos se reúnan para volver a formar su cuerpo, eso es 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO II 

 26 

maravilloso, sobrenatural, fantástico. Eso sería una verdadera de-
rogación que Dios solo podría realizar por un milagro, pero no 
hay nada de esto en la doctrina espírita. 

8. Sin embargo, se dirá, admitís que un Espíritu puede levantar una 
mesa y mantenerla en el espacio sin punto de apoyo. ¿Acaso no es 
esto una derogación de la ley de gravedad? —Sí, de la ley conocida, 
pero ¿ha dicho la naturaleza su última palabra? Antes de que se 
hubiese conocido la fuerza ascensional de ciertos gases, ¿quién hu-
biera dicho que una pesada máquina portadora de muchos 
hombres podría vencer la fuerza de atracción? A los ojos del vulgo 
¿no debería parecer maravilloso, diabólico? El que hubiera pro-
puesto, hace un siglo, transmitir una comunicación por cable a 
500 leguas y recibir la contestación en unos minutos hubiera pa-
sado por un loco. Si lo hubiera realizado, se habría creído que 
tenía el diablo a sus órdenes, porque entonces solo el diablo era 
capaz de ir tan rápido. ¿Por qué entonces un fluido desconocido 
no tendría la propiedad, en determinadas circunstancias, de con-
trarrestar el efecto de la gravedad como el hidrógeno contrarresta 
el peso del globo aerostático? Hacemos observar de paso, que esto 
es una comparación, pero no una asimilación, y únicamente la em-
pleamos para mostrar, por analogía, que el hecho no es 
físicamente imposible. Ahora bien, precisamente los sabios, en la 
observación de este tipo de fenómenos, se han extraviado por que-
rer proceder por vía de asimilación. Por lo demás, el hecho está 
ahí. Todas las negaciones no podrán hacer que no exista, porque 
negar no es probar. Para nosotros no hay nada sobrenatural. Es 
cuanto podemos decir por el momento. 

9. Si se constata el hecho, se dirá, nosotros lo aceptamos, aceptamos 
incluso la causa que acabáis de señalar, la de un fluido descono-
cido; pero ¿quién prueba la intervención de los Espíritus? En esto 
está lo maravilloso, lo sobrenatural. 



LO MARAVILLOSO Y LO SOBRENATURAL 

 27 

Aquí se necesitaría toda una demostración que no tendría ca-
bida y, de hecho, resultaría redundante, porque se desprende de 
todas las demás partes de la enseñanza. Sin embargo, para resu-
mirla en pocas palabras, diremos que está fundada teóricamente 
en este principio: todo efecto inteligente debe tener una causa in-
teligente. Y en la práctica: en la observación de que los fenómenos 
llamados espíritas, al haber dado pruebas de inteligencia, debían 
tener su causa fuera de la materia. Además, que esta inteligencia, 
al no ser la de los asistentes —esto es resultado de la experiencia— 
debía estar fuera de ellos. Y puesto que no se veía al ser que 
obraba, debía ser un ser invisible. Fue entonces que, observación 
tras observación, se llegó a reconocer que este ser invisible, al que 
se le ha dado el nombre de Espíritu, no es otro que el alma de los 
que vivieron corporalmente, y que la muerte despojó de su grosera 
envoltura visible, dejándoles solo una envoltura etérea, invisible 
en su estado normal. He aquí, pues, lo maravilloso y lo sobrena-
tural reducidos a su más simple expresión. Una vez acreditada la 
existencia de seres invisibles, su acción sobre la materia resulta de 
la naturaleza de su envoltura fluídica. Esta acción es inteligente, 
porque al morir, solo perdieron su cuerpo, pero conservaron la 
inteligencia que es su esencia. Esta es la clave de todos los fenóme-
nos calificados sin razón de sobrenaturales. La existencia de los 
Espíritus no es, pues, un sistema preconcebido, una hipótesis ima-
ginada para explicar los hechos. Es resultado de observaciones y 
la consecuencia natural de la existencia del alma. Negar esta 
causa, es negar el alma y sus atributos. Aquellos que crean que 
pueden dar una solución más racional de estos efectos inteligentes, 
capaz sobre todo de dar cuenta de todos los hechos, que tengan la 
bondad de hacerlo, y entonces se podrá discutir el mérito de cada 
opinión. 

10. A los ojos de quienes miran la materia como la única potencia de 
la naturaleza, todo lo que no puede ser explicado por las leyes de 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO II 

 28 

la materia es maravilloso o sobrenatural. Y para ellos, maravilloso 
es sinónimo de superstición. Bajo este aspecto, la religión fundada 
en la existencia de un principio inmaterial sería una sarta de su-
persticiones. No se atreven a decirlo en voz alta, pero lo dicen 
bajito, y creen salvar las apariencias al conceder que es necesaria 
una religión para el pueblo y para hacer que los niños sean buenos. 
Ahora bien, una de dos, el principio religioso es verdadero o es 
falso. Si es verdadero, lo es para todo el mundo. Si es falso, tan 
malo es para los ignorantes como para las personas ilustradas. 

11. Los que atacan al espiritismo en nombre de lo maravilloso se apo-
yan generalmente en el principio materialista, porque negando 
todo efecto extra material niegan, por eso mismo, la existencia del 
alma. Sondead el fondo de su pensamiento, escudriñad bien el sen-
tido de sus palabras, y veréis casi siempre este principio, si no está 
formulado categóricamente, despuntar bajo la apariencia de una 
supuesta filosofía racional con que lo encubren. Al rechazar lo ma-
ravilloso como causa de todo lo que se deduce de la existencia del 
alma, son consecuentes consigo mismos. Al no admitir la causa, 
no pueden admitir los efectos. De ahí surge en ellos una opinión 
preconcebida que los hace incapaces de juzgar correctamente el 
espiritismo, porque parten del principio de la negación de todo lo 
que no es material. En cuanto a nosotros, el hecho de que admita-
mos los efectos que son consecuencia de la existencia del alma, 
¿conlleva que aceptemos todos los hechos calificados de maravi-
llosos, que seamos los paladines de todos los soñadores, los 
adeptos de todas las utopías y de todas las excentricidades siste-
máticas? Sería conocer muy poco el espiritismo para pensar así. 
Pero nuestros adversarios no reparan en detalles. La necesidad de 
conocer aquello de lo que hablan es la menor de sus preocupacio-
nes. Según ellos, lo maravilloso es absurdo. Ahora bien, como el 
espiritismo se apoya en hechos maravillosos, entonces es absurdo: 
esto para ellos es un juicio sin apelación. Creen oponer un 



LO MARAVILLOSO Y LO SOBRENATURAL 

 29 

argumento irrefutable cuando, después de haber hecho eruditas 
investigaciones sobre los convulsionarios de Saint-Medard, los ca-
misardos de Cévennes o las religiosas de Loudun, han conseguido 
descubrir hechos evidentes de engaño que nadie niega. ¿Acaso es-
tas historias son el evangelio del espiritismo? ¿Sus partidarios han 
negado que los charlatanes hayan explotado ciertos hechos en su 
provecho, que la imaginación los haya creado, que el fanatismo 
haya exagerado mucho? El espiritismo no es solidario con las ex-
travagancias que se pueden cometer en su nombre, como la 
verdadera ciencia no lo es con los abusos de la ignorancia, ni la 
verdadera religión con los excesos del fanatismo. Muchos críticos 
juzgan el espiritismo por los cuentos de hadas y las leyendas po-
pulares que son sus ficciones. Es como si juzgáramos la historia 
por las novelas históricas o las tragedias. 

12. Por lógica elemental, para discutir una cosa es necesario conocerla, 
porque la opinión de un crítico solo tiene valor cuando habla con 
perfecto conocimiento de causa. Solo entonces, aunque su opinión 
fuese errónea, puede tomarse en consideración. Pero ¿qué valor 
tendrá sobre una materia que no conoce? El verdadero crítico debe 
dar pruebas no solo de erudición, sino de un saber profundo res-
pecto del objeto que trate, de un juicio sano y de una imparcialidad 
a toda prueba, pues de no ser así el primer músico del lugar podría 
arrogarse el derecho de juzgar a Rossini y un aprendiz el de cen-
surar a Rafael. 

13. Así pues, el espiritismo no acepta todos los hechos considerados 
maravillosos o sobrenaturales. Al contrario, demuestra la imposi-
bilidad de un gran número y el ridículo de ciertas creencias que 
constituyen, propiamente hablando, superstición. Es verdad que 
entre lo que admite hay cosas que para los incrédulos son pura 
maravilla o, dicho de otro modo, supersticiones, bien. Pero al me-
nos discutid solo esos puntos, porque sobre los otros no hay nada 
que decir y predicáis inútilmente. Al atacar aquello que el 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO II 

 30 

espiritismo refuta, probáis vuestra ignorancia en la materia, y 
vuestros argumentos caen en el vacío. Pero, se dirá ¿dónde termina 
la creencia en el espiritismo? Leed, observad, y lo sabréis. Toda 
ciencia solo se adquiere con el tiempo y el estudio. Ahora bien, el 
espiritismo, que aborda las cuestiones más graves de la filosofía, 
todas las ramas del orden social, que abraza a la vez al hombre 
físico y al hombre moral, es por sí misma toda una ciencia, toda 
una filosofía, que no puede ser aprendida en algunas horas, como 
no puede serlo ninguna otra ciencia. Habría tanta puerilidad en 
querer ver todo el espiritismo en una mesa giratoria, como en ver 
toda la física en algunos juegos de niños. Para el que no quiera 
detenerse en la superficie, no son horas, sino meses y años los ne-
cesarios para sondear todos sus misterios. Que se juzgue por esto 
el grado de saber y el valor de la opinión de aquellos que se arro-
gan el derecho de juzgar solo porque han visto uno o dos 
experimentos, la mayoría de las veces a manera de distracción y 
pasatiempo. Ellos dirán, sin duda, que no están siempre en dispo-
sición de ocuparse en este estudio. Bueno, pues nada los obliga a 
ello. Pero cuando no se tiene tiempo de aprender una cosa, no se 
habla de ella y menos todavía se la juzga, si no se quiere ser acu-
sado de ligereza. Ahora bien, cuanto más elevada sea la posición 
que se ocupe en la ciencia, menos excusable será tratar a la ligera 
un tema que no conoce. 

14. Resumimos en las siguientes proposiciones: 

1° Todos los fenómenos espíritas tienen por principio la exis-
tencia del alma, su supervivencia al cuerpo y sus 
manifestaciones. 

2° Estos fenómenos, fundados en una ley de la naturaleza, no 
tienen nada maravilloso ni de sobrenatural, en el sentido 
común de estas palabras. 



LO MARAVILLOSO Y LO SOBRENATURAL 

 31 

3° Muchos de los hechos solo se consideran sobrenaturales 
porque no se conoce su causa. El espiritismo, al asignarles 
una causa, los hace entrar en el dominio de los fenómenos 
naturales. 

4° Entre los hechos calificados de sobrenaturales, hay muchos 
cuya imposibilidad demuestra el espiritismo, colocándolos 
entre las creencias supersticiosas. 

5° Aunque el espiritismo reconozca en muchas creencias popu-
lares un fondo de verdad, no acepta de ningún modo las 
historias fantásticas creadas por la imaginación. 

6° Juzgar al espiritismo por los hechos que no admite es mani-
festar ignorancia y quitar todo valor a la opinión emitida. 

7° La explicación de los hechos admitidos por el espiritismo, 
sus causas y sus consecuencias morales, constituyen toda 
una ciencia y una filosofía, que requieren un estudio serio, 
perseverante y profundo. 

8° El espiritismo solo puede considerar como crítico formal a 
quien haya visto, estudiando y profundizado todo con la 
paciencia y perseverancia de un observador concienzudo, a 
quien sepa tanto sobre esta materia como el adepto más 
ilustrado; a quien, por consiguiente, haya extraído sus co-
nocimientos de otras fuentes distintas de las novelas 
científicas; a quien no se pueda oponer ningún hecho del 
que no tuviera conocimiento, ningún argumento que no 
haya meditado; a quien refutaría, no con negaciones, sino 
con otros argumentos más perentorios; a quien pudiera, en 
fin, señalar una causa más lógica a los hechos probados. 
Este crítico está todavía por aparecer. 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO II 

 32 

15. Acabamos de pronunciar la palabra milagro. Una breve observa-
ción sobre este asunto no estará fuera de lugar en este capítulo 
sobre lo maravilloso. 

En su acepción primitiva, y por su etimología, la palabra mila-
gro significa cosa extraordinaria; cosa admirable de ver. Pero esta 
palabra, como tantas otras, se ha separado de su sentido origina-
rio, y hoy se dice (según la Academia) de un acto de la potencia 
divina contraria a las leyes comunes de la naturaleza. Tal es, en 
efecto, su acepción usual, y solo por comparación y por metáfora 
se aplica a las cosas vulgares que nos sorprenden y cuya causa es 
desconocida. No entra de ninguna manera en nuestras miras exa-
minar si Dios ha podido juzgar útil, en ciertas circunstancias, 
derogar las leyes establecidas por él mismo. Nuestro fin es única-
mente demostrar que los fenómenos espíritas, por extraordinarios 
que sean, no derogan de ningún modo estas leyes, no tienen nin-
gún carácter milagroso, como tampoco son maravillosos o 
sobrenaturales. El milagro no tiene explicación. Los fenómenos 
espíritas, al contrario, se explican de la manera más racional. Así 
pues, no son milagros, sino simples efectos que tienen su razón de 
ser en las leyes generales. El milagro tiene además otra caracterís-
tica, la de ser insólito y aislado. Ahora bien, desde el momento en 
que un hecho se reproduce, por decirlo así, a voluntad y por di-
versas personas, no puede ser un milagro. 

La ciencia hace milagros cada día a los ojos de los ignorantes. 
Por eso, en otro tiempo, los que sabían más que el vulgo pasaban 
por hechiceros, y como se creía que toda ciencia sobrehumana ve-
nía del diablo, se los quemaba. Hoy que estamos mucho más 
civilizados, nos contentamos con enviarlos a los manicomios. 

Que un hombre realmente muerto, como hemos dicho al prin-
cipio, vuelva a la vida por una intervención divina es un verdadero 
milagro, porque es contrario a las leyes de la naturaleza. Pero si 
este hombre tiene solo la apariencia de la muerte, si hay todavía 



LO MARAVILLOSO Y LO SOBRENATURAL 

 33 

en él un resto de vitalidad latente, y la ciencia o una acción mag-
nética consigue reanimarlo, para las personas ilustradas es un 
fenómeno natural. Sin embargo, a los ojos del vulgo ignorante el 
hecho pasará por milagroso y el autor será apedreado o venerado, 
según el carácter de los individuos. Si en medio de un campo, un 
físico lanzase una cometa eléctrica e hiciera caer un rayo sobre un 
árbol, este nuevo Prometeo seguramente sería considerado como 
armado de un poder diabólico. Y, dicho sea de paso, nos parece 
que Prometeo se adelantó singularmente a Franklin. Pero Josué, 
en el acto de detener el movimiento del Sol, o mejor de la Tierra, 
he ahí un verdadero milagro, porque no conocemos a ningún mag-
netizador dotado de un poder tan grande como para operar tal 
prodigio. De todos los fenómenos espíritas, uno de los más extra-
ordinarios es, sin lugar a duda, el de la escritura directa, y también 
uno de los que demuestran de manera más patente la acción de 
inteligencias ocultas. Sin embargo, el hecho de que el fenómeno 
sea producido por seres ocultos no lo hace más milagroso que los 
otros fenómenos debidos a agentes invisibles, porque estos seres 
ocultos, que pueblan los espacios, son una de las fuerzas de la na-
turaleza, una fuerza cuya acción es incesante tanto sobre el mundo 
material como sobre el mundo moral. 

El espiritismo, ilustrándonos sobre esta fuerza, nos da la clave 
de una infinidad de cosas inexplicadas e inexplicables por cual-
quier otro medio, y que han podido pasar por prodigios en 
tiempos anteriores. Al igual que el magnetismo, el espiritismo re-
vela una ley, si bien no desconocida, al menos mal comprendida; 
o por mejor decir, se conocían los efectos, porque se han produ-
cido en todo tiempo, pero no se conocía la ley y su ignorancia ha 
engendrado la superstición. Una vez conocida esta ley, lo maravi-
lloso desaparece y los fenómenos entran en el orden de las cosas 
naturales. Por eso, los espíritas, al hacer girar una mesa o escribir 
a los difuntos, no hacen más milagros que los hace el médico al 
revivir a un moribundo o el físico al hacer caer un rayo. El que 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO II 

 34 

pretendiese, con la ayuda de esta ciencia hacer milagros, sería un 
ignorante del asunto o un farsante. 

16. Los fenómenos espíritas, lo mismo que los fenómenos magnéticos, 
debieron pasar por prodigios antes de que se conociese su causa. 
Ahora bien, como los escépticos, los incrédulos,2 esto es, aquellos 
que se atribuyen el privilegio exclusivo de la razón y del buen sen-
tido, no creen que una cosa sea posible desde el momento que no 
la comprenden, por eso todos los hechos considerados prodigiosos 
son objeto de sus burlas. Y como la religión contiene un gran nú-
mero de hechos de este género, no creen en la religión, y de ahí a 
la incredulidad absoluta solo hay un paso. El espiritismo, al expli-
car la mayor parte de estos hechos, les da una razón de ser. Por 
tanto, viene en ayuda de la religión al demostrar la posibilidad de 
ciertos hechos que, por no tener ya un carácter milagroso, no son 
menos extraordinarios, y Dios no es por esto menos grande ni me-
nos poderoso por no haber derogado sus leyes. ¡De cuántas pullas 
no han sido objeto las levitaciones de san José de Cupertino! Pues 
bien, la suspensión etérea de los cuerpos pesados es un hecho ex-
plicado por la ley espírita. Personalmente hemos sido testigos 
oculares del fenómeno, y el señor Home,3 así como otras personas 
conocidas, reprodujeron muchas veces el hecho producido por san 
Cupertino. Por lo tanto, este fenómeno entra en el orden de las 
cosas naturales. 

17. Entre los hechos de este género es necesario colocar en primer lu-
gar las apariciones, porque son las más frecuentes. La de La 
Salette,4 que divide al mismo clero, no tiene para nosotros nada 

 
2 En el original «esprits forts» es decir, incrédulos, descreídos, según el Diccionario ge-

neral español-francés / français-espagnol Larousse de R. García-Pelayo y Jean Testas, ed. 2003. 
(N. de L.G.)  

3 Se refiere al médium británico Daniel Dunglas Home (1833-1886). (N. de L.G.) 
4 Hace referencia a la aparición conocida popularmente como «Virgen de La Salette» a 

dos niños pastores en la campiña de Salette-Fallavaux, en los Alpes, el 19 de septiembre de 
1846. (N. de L.G.) 



LO MARAVILLOSO Y LO SOBRENATURAL 

 35 

de insólito. Ciertamente, no podemos afirmar que el hecho haya 
tenido lugar, porque no tenemos su prueba material, pero para 
nosotros es posible, dado que conocemos miles de hechos análo-
gos recientes. Creemos en ellos, no solo porque hemos verificado 
su realidad, sino sobre todo porque nos damos perfectamente 
cuenta del modo como se producen. Quien atienda bien a la teoría 
de las apariciones, que damos más adelante, verá que este fenó-
meno viene a ser tan sencillo y posible como muchos fenómenos 
físicos, que solo son prodigiosos porque nos falta la clave de su 
explicación. En cuanto al personaje que se presentó en La Salette, 
es otra cuestión. Su identidad no nos ha sido demostrada de nin-
gún modo. Hacemos constar simplemente que una aparición 
puede haber tenido lugar, lo demás no es de nuestra competencia. 
Cada uno puede, respecto a esto, conservar sus convicciones y el 
espiritismo no tiene que ocuparse de ello. Decimos solamente que 
los hechos producidos por el espiritismo nos revelan leyes nuevas, 
y nos dan la clave de una infinidad de cosas que parecían sobre-
naturales. Si algunos de los hechos que pasaban por milagrosos 
encuentran en él una explicación lógica, es motivo de más para no 
apresurarse a negar lo que no se comprende. 

Los fenómenos espíritas son cuestionados por algunas perso-
nas precisamente porque parecen salir de la ley común y por lo 
mismo no pueden comprenderlos. Dadles una base racional y la 
duda cesará. La explicación, en este siglo en que no bastan las pa-
labras, es pues un poderoso motivo de convicción. Así vemos 
todos los días a personas que no han sido testigo de ningún hecho, 
que no han visto girar una mesa, ni escribir a un médium, y que, 
sin embargo, están tan convencidas como nosotros, únicamente 
porque han leído y comprendido. Si solo se debiese creer en lo que 
se ha visto con los propios ojos, nuestras convicciones se reduci-
rían a muy poca cosa. 





 

CAPÍTULO III  

MÉTODO 

18. Un deseo muy natural y loable en todo adepto, deseo que nunca 
avivaremos bastante, es el de hacer prosélitos. Con miras a facili-
tar su tarea, nos proponemos examinar aquí el camino más seguro 
en nuestra opinión para alcanzar este objetivo, a fin de ahorrarles 
esfuerzos inútiles. 

Hemos dicho que el espiritismo es toda una ciencia, toda una 
filosofía. Aquel que quiera conocerlo a fondo debe, pues, como 
primera condición, dedicarse a un estudio serio y persuadirse de 
que, como cualquier otra ciencia, no puede aprenderse como si 
fuera un juego. Hemos dicho también que el espiritismo concierne 
a todas las cuestiones que interesan a la humanidad. Su campo es 
inmenso, y sobre todo se debe considerar por sus consecuencias. 
La creencia en los Espíritus constituye, sin duda, su base, pero no 
basta para hacer un espírita ilustrado, como la creencia en Dios 
no es suficiente para hacer un teólogo. Veamos, pues, de qué ma-
nera conviene proceder en esta enseñanza para conducir a las 
personas con más seguridad a la convicción. 

No deben asustarse los adeptos por la palabra «enseñanza». 
La enseñanza impartida desde la cátedra o desde la tribuna no es 
la única. También está la simple conversación. Toda persona que 
intenta persuadir a otra, por medio de explicaciones o de expe-
riencias, también enseña. Lo que deseamos es que su trabajo sea 
fructífero, y para esto creemos preciso dar algunos consejos, de los 
cuales podrán igualmente aprovecharse aquellos que quieran ins-
truirse por sí mismos. Aquí encontrarán el medio de llegar a su 
objetivo de forma más rápida y segura. 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO III 

 38 

19. Generalmente se cree que para convencer basta con mostrar he-
chos. En efecto, esta parece la forma de proceder más lógica y, sin 
embargo, la experiencia enseña que no es la mejor, porque muchas 
veces encontramos personas a quienes los hechos más patentes no 
convencen. ¿A qué se debe esto? Es lo que nos proponemos de-
mostrar. 

En el espiritismo, la cuestión de los Espíritus es secundaria y 
una consecuencia. No es el punto de partida. Aquí precisamente 
está el error en el que se cae, y que muchas veces hace fracasar 
ante ciertas personas. Dado que los Espíritus no son otra cosa que 
las almas de los hombres, el verdadero punto de partida es la exis-
tencia del alma. Ahora bien, ¿cómo puede admitir un materialista 
que haya seres que vivan fuera del mundo material, cuando cree 
que él mismo no es más que materia? ¿Cómo puede creer en Espí-
ritus independientes de él, cuando no cree en el suyo? En vano se 
acumularían ante sus ojos las pruebas más palpables, pues las ne-
garía todas, porque no admite el principio.  

Toda enseñanza metódica debe proceder de lo conocido a lo 
desconocido. Para el materialista, lo conocido es la materia. Par-
tid, pues, de la materia y procurad, ante todo, haciendo que la 
observe, convencerlo de que en él hay algo que escapa a las leyes 
de la materia. En una palabra, antes de hacerlo ESPÍRITA, procurad 
hacerlo ESPIRITUALISTA. Para esto es necesario otro tipo de hechos, 
una enseñanza enteramente especial, a la que se debe proceder por 
otros medios. Hablarle de los Espíritus antes de que esté conven-
cido de tener un alma, es comenzar por donde debería acabarse, 
porque no puede admitir la conclusión si no admite las premisas. 
Por tanto, antes de emprender la tarea de convencer a un incré-
dulo, incluso por medio de hechos, conviene asegurarse de su 
opinión con relación al alma, esto es, si cree en su existencia, en 
su supervivencia al cuerpo, en su individualidad después de la 
muerte. Si su contestación es negativa, sería trabajo perdido 



MÉTODO 

 39 

hablarle de los Espíritus. Esta es la regla. No decimos que no haya 
excepciones, pero en tal caso hay probablemente otra causa que 
hace a los incrédulos menos refractarios. 

20. Entre los materialistas, es necesario distinguir dos clases: en la pri-
mera incluimos a todos aquellos que lo son por sistema. En ellos 
no hay duda, sino una negación absoluta, razonada a su manera. 
A sus ojos, el hombre no es más que una máquina que funciona 
mientras está montada, que se descompone, y solo nos queda de 
ella, después de la muerte, el esqueleto. Su número es felizmente 
muy restringido, y no constituye en ninguna parte una escuela am-
pliamente reconocida. No tenemos necesidad de insistir sobre los 
deplorables efectos que resultarían, para el orden social, de la vul-
garización de semejante doctrina. Ya nos hemos extendido 
suficientemente sobre este asunto en El Libro de los Espíritus. 
(§147 y conclusión III). 

Cuando dijimos que la duda cesa para los incrédulos ante la 
presencia de una explicación racional, es necesario exceptuar a los 
materialistas, aquellos que niegan toda potencia y todo principio 
inteligente fuera de la materia. La mayor parte se obstina en su 
opinión por orgullo, y creen que su amor propio está obligado a 
mantenerse en su posición. Persisten contra todas las pruebas con-
trarias, porque no quieren quedar por debajo. Con estas personas 
no hay que perder tiempo, y tampoco es conveniente dejarse en-
gañar por la apariencia de sinceridad de aquellos que dicen: 
«hacedme ver y creeré». Los hay que son más francos, y dicen cla-
ramente: «aunque viese, no creería». 

21. La segunda clase de materialistas, sin duda la más numerosa, com-
prende a aquellos que lo son por indiferencia y, por decirlo así, a 
falta de otra cosa mejor; porque el verdadero materialismo es un 
sentimiento antinatural. No lo son de forma deliberada, y su ma-
yor deseo es creer, porque la incertidumbre es para ellos un 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO III 

 40 

tormento. Hay en ellos una vaga aspiración hacia el porvenir, pero 
ese futuro se les ha presentado con tintes que su razón no puede 
aceptar. De ahí la duda y, como consecuencia de la duda, la incre-
dulidad. En ellos, la incredulidad no es un sistema; por eso, 
presentadles algo racional, y lo aceptarán con anhelo. Estos pue-
den comprendernos, porque están más cerca de nosotros de lo que 
ellos mismos creen. Con los primeros, los materialistas por sis-
tema, no habléis ni de revelación ni de ángeles, ni de paraíso, 
porque no os comprenderán. Situándoos en su terreno, probadles 
primero que las leyes de la fisiología son impotentes para expli-
carlo todo y lo demás vendrá enseguida. Otra cosa sucede cuando 
no se tiene opinión preconcebida porque entonces la creencia no 
es absolutamente nula. Es un germen latente, oculto y oprimido 
por malas hierbas, pero que una chispa puede reanimar. Es el ciego 
a quien se le devuelve la vista, y que se llena de gozo cuando puede 
volver a ver la luz. Es el náufrago a quien se tiende una tabla de 
salvación. 

22. Al lado de los materialistas propiamente dichos, hay una tercera 
clase de incrédulos que, aunque espiritualistas, al menos de nom-
bre, no son menos refractarios. Son los incrédulos de mala 
voluntad. Les disgustaría creer, porque la creencia alteraría su 
tranquilidad ante los goces materiales. Temen ver en ello la con-
denación de su ambición, de su egoísmo y de las vanidades 
humanas que hacen sus delicias. Cierran los ojos para no ver y se 
tapan los oídos para no escuchar. No se puede hacer otra cosa que 
compadecerlos. 

23. Solo a título informativo, hablaremos de una cuarta categoría que 
llamaremos la de los incrédulos interesados o de mala fe. Estos 
saben muy bien a qué atenerse en materia de espiritismo, pero os-
tensiblemente lo condenan por motivos de interés personal. Nada 
hay que decir y hacer con ellos. Si el materialista puro se equivoca, 
tiene al menos la excusa de la buena fe. Se le puede hacer volver 



MÉTODO 

 41 

probándole su error. En este caso, es una idea preconcebida, con-
tra la cual todos los argumentos se estrellan. El tiempo se 
encargará de abrirles los ojos, y demostrarles, quizás a su pesar, 
dónde estaban sus verdaderos intereses, porque, al no poder im-
pedir que la verdad se propague, serán arrastrados por el torrente, 
y con ellos los intereses que creían salvar. 

24. Además de estas diversas categorías de opositores, hay una infini-
dad de matices, entre las que se pueden contar los incrédulos por 
pusilanimidad, a quienes el valor les llegará cuando vean que los 
otros no se queman. También están los incrédulos por escrúpulo 
religioso, a quienes un estudio esclarecido les enseñará que el es-
piritismo se apoya en las bases fundamentales de la religión, y que 
respeta todas las creencias, así como que uno de sus efectos es des-
pertar sentimientos religiosos a aquellos que no los tienen, y for-
tificar a los que están vacilantes. Después vienen los incrédulos por 
orgullo, por espíritu de contradicción, por indiferencia, por lige-
reza, etc. 

25. No podemos omitir una categoría que llamaremos la de los incré-
dulos por decepciones. Comprende a las personas que han pasado 
de una confianza exagerada a la incredulidad, porque han sufrido 
desengaños. Entonces, desanimadas, todo lo han abandonado, 
todo lo han desechado. Están en el caso de aquel que negaría la 
buena fe, por haber sido engañado. Esto es también resultado de 
un estudio incompleto del espiritismo y de falta de experiencia. El 
que es mistificado por los Espíritus, generalmente lo es porque les 
pide lo que no pueden o no deben decir, o porque no está bastante 
ilustrado sobre la materia para discernir la verdad de la impostura. 
Muchos, por otra parte, no ven en el espiritismo sino un nuevo 
medio de adivinación, y se imaginan que los Espíritus están ahí 
para decirles la buenaventura. Pues bien, los Espíritus superficiales 
y burlones no dejan de divertirse a su costa anunciando maridos a 
las jóvenes solteras; honores, herencias, tesoros ocultos a los 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO III 

 42 

ambiciosos, etc. Y de ahí muchas veces decepciones desagradables, 
pero de las cuales el hombre serio y prudente sabe siempre preser-
varse. 

26. La clase más numerosa, la mayor de todas, pero que no podría ser 
incluida entre los opositores al espiritismo, es la de los indecisos. 
Generalmente son espiritualistas por principio. La mayoría tiene 
una vaga intuición de las ideas espíritas, una aspiración hacia algo 
que no pueden definir. Solo falta a sus pensamientos ser coordina-
dos y formulados. Para ellos el espiritismo es como un rayo de luz, 
es la claridad que disipa la niebla. Por eso lo acogen con prisa, 
porque los libera de las angustias de la incertidumbre. 

27. Si desde este punto dirigimos una mirada a las diversas categorías 
de creyentes, encontraremos en primer lugar a los espíritas sin sa-
berlo. Propiamente hablando, es una variedad o matiz de la clase 
precedente. Sin haber oído jamás hablar de la doctrina espírita, 
tienen un sentimiento innato de los grandes principios que de ella 
se deducen, y este sentimiento se refleja en ciertos pasajes de sus 
escritos y de sus discursos, de tal modo que, oyéndolos, se les cree-
ría completamente iniciados en él. Muchos de estos ejemplos se 
encuentran en los escritores sagrados y profanos, en los poetas, 
oradores, moralistas y filósofos antiguos y modernos. 

28. Entre los convencidos por medio de un estudio directo pueden dis-
tinguirse: 

1° Los que creen pura y simplemente en las manifestaciones. 
Para ellos, el espiritismo es una simple ciencia de observa-
ción, una serie de hechos más o menos curiosos. Los 
llamaremos espíritas experimentadores. 

2° Los que ven en el espiritismo algo más que los hechos. Com-
prenden su parte filosófica, admiran la moral que se deduce 
de ella, pero no la practican. Su influencia sobre su carácter 



MÉTODO 

 43 

es insignificante o nula. Nada cambian en sus costumbres y 
no se privarían de un solo goce. El ávaro es siempre misera-
ble, el orgulloso continúa pagado de sí mismo, el envidioso 
y el celoso siempre hostiles. Para ellos, la caridad cristiana 
solo es una bella máxima. Estos son los espíritas imperfec-
tos. 

3° Los que no se contentan con admirar la moral espírita, sino 
que la practican y aceptan todas sus consecuencias. Conven-
cidos de que la existencia terrestre es una prueba pasajera, 
procuran sacar provecho de sus breves instantes para avan-
zar por el camino del progreso, el único que puede elevarlos 
en la jerarquía del mundo de los Espíritus, esforzándose en 
hacer el bien y reprimir sus malas inclinaciones. Sus relacio-
nes son siempre seguras porque su convicción los protege de 
malos pensamientos.  La caridad es en todo momento su re-
gla de conducta. Son los verdaderos espíritas, o mejor dicho 
los espíritas cristianos. 

4° Están, por último, los espíritas exaltados. La especie hu-
mana sería perfecta si solo tomara el lado bueno de las 
cosas. La exageración resulta perjudicial en cualquier con-
texto. En materia de espiritismo, da una confianza 
demasiado ciega y a menudo pueril en las cosas del mundo 
invisible, y hace aceptar muy fácilmente y sin comprobación 
aquello que la reflexión y el examen demostrarían que es 
absurdo e imposible. Pero el entusiasmo no reflexiona, des-
lumbra. Esta especie de adeptos es más dañina que útil a la 
causa del espiritismo. Son los menos apropiados para con-
vencer, porque se desconfía con razón de su criterio. Por 
causa de su buena fe, son víctimas tanto de los Espíritus mis-
tificadores, como de los hombres que procuran explotar su 
credulidad. Si solo ellos sufriesen las consecuencias, el mal 
sería menor. Lo peor es que, sin quererlo, dan armas a los 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO III 

 44 

incrédulos, que buscan más ocasiones de divertirse que de 
convencerse, y no dejan de atribuir a todos los espíritas el 
ridículo de algunos. Ciertamente, esto no es justo ni racio-
nal, pero ya se sabe, los adversarios del espiritismo solo 
reconocen como buena su razón, y conocer a fondo aquello 
de lo que hablan es la menor de sus preocupaciones. 

29. Los medios de convicción varían enormemente según los indivi-
duos. Lo que persuade a los unos no produce efecto en otros. Hay 
quien se convence por ciertas manifestaciones materiales, quien lo 
hace por comunicaciones inteligentes, y el mayor número por el 
razonamiento. Aún podemos añadir que, para la mayor parte de 
aquellos que no están preparados por el razonamiento, los fenó-
menos materiales tienen poco peso. Cuanto más extraordinarios 
son estos fenómenos y más se separan de las leyes conocidas, ma-
yor oposición encuentran, por una razón muy sencilla, porque se 
tiende naturalmente a dudar de algo que no tiene una explicación 
racional. Cada uno lo considera desde su punto de vista y se lo 
explica a su manera: el materialista ve en ello una causa puramente 
física o una superchería; el ignorante y el supersticioso, una causa 
diabólica o sobrenatural. En cambio, una explicación previa tiene 
por efecto destruir las ideas preconcebidas, y mostrar, si no la 
realidad, al menos la posibilidad del fenómeno. Se comprende an-
tes de haberlo visto y desde el momento en que se reconoce la 
posibilidad, la convicción aumenta en tres cuartas partes. 

30. ¿Es útil tratar de convencer a un incrédulo obstinado? Hemos di-
cho que eso depende de las causas y de la naturaleza de su 
incredulidad. A menudo la insistencia que se pone en convencerlo, 
lo hace creer en su importancia personal, y es una razón para que 
se obstine más. Aquel que no se convence ni por el razonamiento 
ni por los hechos es porque aún debe sufrir la prueba de la incre-
dulidad. Hay que dejar a la Providencia la tarea de ofrecerle 
circunstancias más favorables. Son bastantes las personas que 



MÉTODO 

 45 

desean ver la luz para que se pierda el tiempo con quienes la re-
chazan. Dirigíos, pues, a los hombres de buena voluntad, cuyo 
número es mayor de lo que se cree, y su ejemplo, al multiplicarse, 
vencerá más resistencias que las palabras. Al verdadero espírita 
nunca le faltará en qué practicar el bien: aliviar corazones afligi-
dos, dar consuelo, calmar desesperaciones, obrar reformas 
morales. Esa es su misión y ahí encontrará también su verdadera 
satisfacción. El espiritismo está en el aire, se divulga por la fuerza 
de las circunstancias y porque hace dichosos a quienes lo profesan. 
Cuando sus adversarios sistemáticos lo escuchen resonar a su al-
rededor, incluso entre sus amigos, comprenderán su aislamiento y 
se verán obligados a callarse o a rendirse. 

31. Para proceder en la enseñanza del espiritismo, como se haría con 
las ciencias comunes, sería necesario pasar revista a toda la serie 
de fenómenos que pueden producirse, empezando por los más sen-
cillos, para llegar sucesivamente hasta los más complicados. Pues 
bien, esto es lo que no se puede, porque sería imposible hacer un 
curso de espiritismo experimental como se hace un curso de física 
o química. En las ciencias naturales se opera sobre la materia 
bruta, que se manipula a voluntad y se está casi siempre seguro de 
poder regular sus efectos. En cambio, en el espiritismo hay que 
tratar con inteligencias libres, y nos prueban a cada instante que 
no están sometidas a nuestros caprichos. Es preciso, pues, obser-
var, esperar los resultados y capturarlos cuando tienen lugar. Por 
eso decimos con toda convicción que quien se vanaglorie de obte-
nerlos a voluntad, no puede ser más que un ignorante o un 
impostor. Por esta razón, el VERDADERO espiritismo nunca se con-
vertirá en un espectáculo ni se mostrará jamás en escena. Incluso 
tiene algo de ilógico creer que los Espíritus quieran venir a exhi-
birse y a someterse a la investigación como objeto de curiosidad. 
Los fenómenos pueden faltar cuando se tiene necesidad de ellos, o 
presentarse en un orden muy distinto al que se desea. Añadamos 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO III 

 46 

también que, para obtenerlos, son necesarias personas dotadas de 
facultades especiales, y que estas facultades varían hasta lo infinito 
según la aptitud de los individuos. Pues bien, como es extremada-
mente raro que una persona tenga todas las aptitudes, es una 
dificultad más, pues sería menester tener siempre a mano una ver-
dadera colección de médiums, lo que no es muy posible. 

El medio de obviar este inconveniente es muy sencillo y con-
siste en empezar por la teoría. En ella se examinan todos los 
fenómenos, se explican, se da cuenta de ellos, se puede entender 
su posibilidad, así como conocer las condiciones en que pueden 
producirse y los obstáculos que pueden encontrarse. Cualquiera 
que sea entonces el orden a que sean conducidos por las circuns-
tancias, nada tienen que pueda sorprender. Este procedimiento 
ofrece además otra ventaja, la de ahorrar una infinidad de decep-
ciones al experimentador, quien una vez prevenido contra las 
dificultades, puede mantenerse alerta y evitar adquirir la experien-
cia a su propia costa. 

Desde que nos ocupamos de espiritismo, sería difícil manifes-
tar el número de personas que han venido a nosotros, y entre estas, 
cuántas hemos visto que habían permanecido indiferentes e incré-
dulas en presencia de los hechos más patentes, y que, más tarde, 
se han convencido por una explicación razonada. Cuántas otras 
han sido predispuestas a la convicción por el razonamiento. Cuán-
tas, en fin, han sido persuadidas sin haber visto nada, sino 
únicamente porque comprendieron. Hablamos por experiencia, y 
también por eso decimos que el mejor método de enseñanza espí-
rita es dirigirse a la razón antes que a los ojos. Este es el método 
que seguimos en nuestras lecciones, y tenemos motivo para estar 
satisfechos.5 

 
5 Nuestra enseñanza teórica y práctica es siempre gratuita. (N. de A.K.) 



MÉTODO 

 47 

32. El estudio previo de la teoría tiene otra ventaja, que es la de mos-
trar inmediatamente la grandeza del objetivo y el alcance de esta 
ciencia. El que empieza por ver girar o golpear una mesa está más 
inclinado a la burla, porque difícilmente imagina que de una mesa 
pueda surgir una doctrina regeneradora de la humanidad. Siempre 
hemos observado que aquellos que creen antes de haber visto, solo 
porque han leído y comprendido, lejos de ser superficiales, son por 
el contrario los que más reflexionan. Fijándose más en el fondo 
que en la forma, para ellos la parte filosófica es lo principal, los 
fenómenos propiamente dichos son lo accesorio. Y se dicen que, 
aun cuando los fenómenos no existieran, no dejaría de existir una 
filosofía que por sí sola resuelve problemas insolubles hasta ahora; 
que es la única que proporciona la teoría más racional del pasado 
del hombre y de su porvenir; y que prefieren una doctrina que ex-
plica a las que nada explican o explican mal. El que reflexiona, 
comprende muy bien que se podría prescindir de las manifestacio-
nes sin que dejase de subsistir la doctrina. Las manifestaciones 
vienen a corroborarla, a confirmarla, pero no son su base esencial. 
El observador serio no las rechaza, sino que, por el contrario, es-
pera las circunstancias favorables que lo permitan ser testigo de 
ellas. La prueba de lo que afirmamos es que, antes de haber oído 
hablar de las manifestaciones, muchas personas tenían la intuición 
de esta doctrina, que no ha hecho sino dar un cuerpo y un con-
junto a sus ideas. 

33. Por otra parte, no sería exacto decir que los que empiezan por la 
teoría no tienen temas de observación práctica. Al contrario, hay 
fenómenos que a sus ojos deben tener mayor valor que los que 
puedan producirse en su presencia. Se trata de los numerosos he-
chos de las manifestaciones espontáneas, de las que hablaremos en 
los capítulos siguientes. Hay pocas personas que no tengan cono-
cimiento de estas, al menos de oídas. Muchas las han tenido ellas 
mismas, aunque no les habían prestado mucha atención. La teoría 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO III 

 48 

produce el efecto de darles una explicación, y sostenemos que esos 
hechos son de gran valor cuando se apoyan en testimonios irrecu-
sables, porque no se puede suponer ni preparación ni connivencia. 
Si los fenómenos provocados no existiesen, los fenómenos espon-
táneos no dejarían de persistir y aunque el espiritismo solo tuviera 
como resultado darles una explicación racional, eso sería ya mu-
cho. Por eso, la mayor parte de los que leen con antelación, 
transportan sus recuerdos a tales hechos, que son para ellos una 
confirmación de la teoría. 

34. Se formaría una idea muy equivocada sobre nuestra manera de 
pensar, quien supusiese que aconsejamos que se desprecien los he-
chos. Es por los hechos que hemos llegado a la teoría. Es verdad 
que para conseguirlo nos ha sido necesario un asiduo trabajo de 
muchos años, y millares de observaciones. Pero como los hechos 
nos han servido y nos sirven todos los días, seríamos inconsecuen-
tes con nosotros mismos si cuestionáramos su importancia, sobre 
todo cuando elaboramos un libro destinado a darlos conocer. Solo 
queremos decir que, sin el razonamiento, los hechos no bastan 
para determinar la convicción; que una explicación previa, al des-
truir los prejuicios y mostrar que no tienen nada contrario a la 
razón, predispone para que se acepten. Esto es tan cierto que, de 
diez personas completamente inexpertas que asistan a una sesión 
experimental, aunque fuese de las más satisfactorias desde el 
punto de vista de los adeptos, nueve saldrán sin estar convencidas, 
y algunas más incrédulas que antes, porque los experimentos no 
habrán respondido a lo que esperaban. Otra cosa será en cuanto 
a aquellas personas que puedan comprender esto mediante un co-
nocimiento teórico anticipado. Para estas es un medio de 
comprobación, pues nada les sorprende, ni siquiera el fracaso, 
porque saben en qué condiciones se producen los hechos, y que 
solo hay que pedirles lo que pueden dar. La comprensión previa 
de los hechos les pone, pues, en disposición de conocer todas las 



MÉTODO 

 49 

anomalías. Además, les permite captar multitud de detalles y ma-
tices a menudo muy delicados, que son para ellas medios de 
convicción, y que escapan al observador ignorante. Tales son los 
motivos que nos obligan a admitir en nuestras sesiones experimen-
tales, solo a las personas que poseen nociones preparatorias 
suficientes para comprender lo que en ellas se hace, persuadidos 
de que las otras perderían su tiempo y nos harían perder el nues-
tro. 

35. A los que quieran adquirir estos conocimientos preliminares me-
diante la lectura de nuestras obras, les aconsejamos el siguiente 
orden: 

1° ¿Qué es el Espiritismo? Este opúsculo, de apenas un cente-
nar de páginas, es una exposición resumida de los principios 
de la doctrina espírita, una visión general que permite abar-
car el conjunto en un marco reducido. En pocas palabras se 
ve el objetivo y se puede valorar su alcance. Además, con-
tiene las respuestas a las principales preguntas u objeciones 
que suelen plantear naturalmente las personas principiantes. 
Esta primera lectura, que exige poco tiempo, es una intro-
ducción que facilita un estudio más profundo. 

2° El Libro de los Espíritus. Contiene la doctrina completa 
dictada por los propios Espíritus con toda su filosofía y sus 
consecuencias morales. Es el destino del hombre revelado, 
la iniciación en la naturaleza de los Espíritus y en los miste-
rios de la vida de ultratumba. Leyéndolo se comprende que 
el espiritismo tiene una finalidad seria, y no es un pasa-
tiempo frívolo. 

3° El Libro de los médiums. Está destinado a orientar en la 
práctica las manifestaciones a través del conocimiento de los 
medios más adecuados para comunicarse con los Espíritus. 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO III 

 50 

Es una guía tanto para los médiums como para los evoca-
dores y el complemento de El Libro de los Espíritus. 

4° La Revista Espírita. Es una colección variada de hechos, 
explicaciones teóricas y artículos sueltos, que completan lo 
expresado en las dos obras precedentes, y que en cierto 
modo constituyen su aplicación práctica. Su lectura puede 
hacerse al mismo tiempo que la de las obras precedentes, 
pero será más provechosa e inteligible después de leerse El 
Libro de los Espíritus. 

Esto es con respecto a lo que nos concierne. Quienes deseen 
adquirir todos los conocimientos sobre una ciencia, deben necesa-
riamente leer lo que se ha escrito sobre la materia, o al menos las 
obras principales, y no limitarse a un solo autor. Asimismo, deben 
leer textos a favor y en contra, tanto críticas como apologías, e 
iniciarse en los diferentes sistemas a fin de poder juzgar por com-
paración. En este aspecto, no recomendamos ni criticamos 
ninguna obra, para no influir en nada en la opinión que de ella 
pueda formarse. Al contribuir con nuestra piedra al edificio, nos 
ponemos en las filas. No nos cabe ser juez y parte, y no tenemos 
la ridícula pretensión de ser los únicos dispensadores de la luz. 
Corresponde al lector separar lo bueno de lo malo, lo verdadero 
de lo falso. 

 



 

 

CAPÍTULO IV 

SISTEMAS 

36. Cuando los extraños fenómenos del espiritismo empezaron a pro-
ducirse, o mejor dicho a renovarse en estos últimos tiempos, el 
primer sentimiento que suscitaron fue el de la duda sobre su pro-
pia realidad, y aún más sobre su causa. Cuando se han probado 
por testimonios irrecusables y por las experiencias que cada uno 
ha podido hacer, ha acontecido que también todos los han inter-
pretado a su manera, según sus ideas personales, sus creencias o 
sus prevenciones. A partir de ahí, varios sistemas que una obser-
vación más atenta debía reducir a su justo valor. 

Los adversarios del espiritismo creyeron encontrar un argu-
mento en esta divergencia de opiniones diciendo que los propios 
espíritas no están de acuerdo entre sí. Esta era una razón muy po-
bre, si se reflexiona que todos los pasos de una ciencia incipiente 
son necesariamente inciertos, hasta que el tiempo haya permitido 
reunir y coordinar los hechos que pueden sentar la opinión. A me-
dida que los hechos se completan y se observan mejor, las ideas 
prematuras se borran y la unidad se establece, al menos sobre los 
puntos fundamentales, si no en todos los detalles. Esto es lo que 
ha tenido lugar en el espiritismo, que no podía escapar de la ley 
común, y debía por su naturaleza prestarse más que cualquier otra 
cosa a la diversidad de interpretaciones. Se puede aún decir que, 
bajo este aspecto, ha ido más rápido que las otras ciencias más 
antiguas, como la medicina, por ejemplo, que todavía divide a los 
más grandes sabios. 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 52 

37. En orden metódico, para seguir el progreso gradual de las ideas, 
conviene colocar en primer lugar a los que se pueden denominar 
sistemas de la negación, esto es, a los adversarios del espiritismo. 
Hemos refutado sus objeciones en la introducción y en la conclu-
sión de El Libro de los Espíritus, así como en la pequeña obra 
titulada ¿Qué es el espiritismo? Sería superfluo repetir lo mismo. 
Nos limitaremos a recordar en pocas palabras los motivos en que 
se fundan. 

Los fenómenos espíritas son de dos clases: los efectos físicos y 
los efectos inteligentes. Al no admitir la existencia de los Espíritus, 
por la razón de que no admiten nada fuera de la materia, se con-
cibe que los adversarios del espiritismo nieguen los efectos 
inteligentes. En cuanto a los efectos físicos, los interpretan a su 
modo, y sus argumentos pueden resumirse en los cuatro sistemas 
siguientes: 

38. Sistema del charlatanismo. Entre los antagonistas, muchos atri-
buyen estos efectos a la superchería, por la razón de que algunos 
han podido imitarse. Esta suposición trasformaría a todos los es-
píritas en bobalicones y a todos los médiums en forjadores de 
patrañas, sin considerar la posición, carácter, saber y honradez de 
las personas. Si mereciese una contestación, diríamos que ciertos 
fenómenos de la física también son imitados por los prestidigita-
dores, y que esto no prueba nada contra la verdadera ciencia. 
Además, hay personas cuyo carácter aparta toda sospecha de 
fraude y es preciso estar desprovisto de toda educación y urbani-
dad para atreverse a decirles en su cara que son cómplices de 
charlatanismo. En un salón muy respetable, un caballero que se 
tenía por bien educado tras permitirse una reflexión de esta natu-
raleza, la señora de la casa le dijo: «Caballero, puesto que no está 
contento, se le devolverá el dinero en la puerta», y con un gesto le 
hizo comprender lo que debía hacer. ¿Entendemos por esto que 
jamás haya habido abusos? Para creerlo, sería necesario admitir 



SISTEMAS 

 53 

que los hombres son perfectos. Se abusa de todo, incluso de las 
cosas más sagradas. ¿Por qué no se habría de abusar del espiri-
tismo? Pero el mal uso que se puede hacer de algo no puede 
prejuzgar en contra de la misma cosa. Los informes que puedan 
tenerse con respeto a la buena fe de las personas están en los mo-
tivos que les hace obrar. Donde no hay especulación, el 
charlatanismo no tiene nada que hacer. 

39. Sistema de la locura. Algunos, por condescendencia, están dis-
puestos a descartar la sospecha de fraude y pretenden que aquellos 
que no engañan son ellos mismos engañados, lo que equivale a 
decir que son imbéciles. Cuando los incrédulos se andan con me-
nos rodeos, dicen simplemente que estamos locos, atribuyéndose 
sin miramientos el privilegio del buen sentido. Ahí está el gran ar-
gumento de aquellos a quienes no asiste razón para oponerse. Por 
lo demás, este modo de atacar ha caído en ridículo por su frivoli-
dad, y no merece que se pierda el tiempo en refutarlo. Los 
espíritas, por otra parte, no se aturden por eso; se resignan con 
valor y se consuelan pensando que tienen por compañeros de in-
fortunio a bastantes personas cuyo mérito nadie podría disputar. 
En efecto, es preciso convenir que esta locura, si la hay, tiene un 
carácter muy singular, y es que afecta con preferencia a la clase 
ilustrada, entre la cual el espiritismo cuenta con la inmensa mayo-
ría de sus adeptos hasta el presente. Si entre ellos se encuentran 
algunas excentricidades, nada prueban contra esta doctrina, lo 
mismo que los locos religiosos nada prueban contra la religión, ni 
los locos melómanos contra la música, ni los locos matemáticos 
contra las matemáticas. Todas las ideas han tenido fanáticos exal-
tados, y sería necesario estar dotado de un juicio muy obtuso para 
confundir la exageración de una cosa con la cosa misma. Para más 
amplias explicaciones sobre este tema, nos remitimos a nuestro 
opúsculo: ¿Qué es el Espiritismo? y a El Libro de los Espíritus. 
(Introducción § XV). 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 54 

40. Sistemas de la alucinación. Hay otra opinión, menos ofensiva, por-
que tiene un ligero barniz científico, que consiste en atribuir los 
fenómenos a la ilusión de los sentidos. De este modo, el observador 
lo sería de muy buena fe, solo que creería ver lo que no ve. Cuando 
ve levantarse una mesa y mantenerse en el espacio sin punto de 
apoyo, la mesa no se habría movido del sitio. La ve en el aire por una 
especie de ilusión óptica, o un efecto de refracción, como la que hace 
ver un astro, o un objeto en el agua, fuera de su posición real. Esto 
sería posible en rigor, pero aquellos que han sido testigos de este fe-
nómeno, pudieron acreditar su aislamiento pasando por debajo de la 
mesa suspendida, lo que sería difícil si no se hubiese separado del 
suelo. Por otra parte, ha acontecido muchas veces que la mesa se ha 
roto al caer: ¿dirán también que es solo un efecto de óptica? 

Una causa fisiológica bien conocida puede, sin duda, hacer que 
creamos ver que da vueltas una cosa que no se mueve, o que se crea 
estar girando sobre sí mismo cuando se está inmóvil. Pero cuando 
varias personas alrededor de una mesa son arrastradas por un movi-
miento tan rápido que tienen trabajo en seguirlo, y algunas a veces 
son arrojadas al suelo, ¿se dirá que todas están afectadas de vértigo, 
como el borracho que cree ver pasar su casa por delante de sus ojos? 

41. Sistema del músculo que cruje. Si esto sucediera así con respecto a la 
vista, no sería lo mismo en cuanto al oído, y cuando todos los asis-
tentes a una reunión oyen golpes, no se puede razonablemente 
atribuirlos a una ilusión. Dejamos de lado, por supuesto, toda idea 
de fraude, y suponemos que una atenta observación ha acreditado 
que estos fenómenos no se deben a ninguna causa fortuita o material. 

Es verdad que un sabio médico ha dado una explicación con-
cluyente de los mismos, según él.6  «La causa está, dice, en las 

 
6 Jobert (de Lamballe). Para ser justo es preciso decir que este descubrimiento se debe a 

Schiff. Jobert desarrolló sus consecuencias ante la Academia de Medicina para dar el golpe de 
gracia a los Espíritus golpeadores. Se encontrarán todos los detalles en la Revista Espírita del 
mes de junio 1859. (N. de A.K.) 



SISTEMAS 

 55 

contracciones voluntarias o involuntarias del tendón del músculo 
peroneo corto». Con este objeto entra en los más completos deta-
lles anatómicos para demostrar por qué mecanismo este tendón 
puede producir semejantes ruidos, imitar los redobles del tambor, 
e incluso ejecutar melodías musicales, sacando en consecuencia 
que los que creen oír golpes en una mesa son víctimas de una mis-
tificación o de una ilusión. El hecho no es nuevo en sí mismo. 
Desgraciadamente para el autor de este pretendido descubri-
miento, su teoría no puede dar razón de todos los casos. Digamos, 
en primer lugar, que los que gozan de la singular facultad de hacer 
crujir cuando quieren su músculo peroneo corto, o cualquier otro, 
y tocar melodías por este medio son sujetos excepcionales, mien-
tras que la facultad de hacer golpear las mesas es muy común, y 
los que poseen esta no gozan, ni de lejos, de la primera. En se-
gundo lugar, el sabio doctor ha olvidado explicar cómo el crujido 
muscular de una persona inmóvil y aislada de la mesa puede pro-
ducir vibraciones sensibles al tacto; cómo este ruido puede 
reproducirse por voluntad de los asistentes en las diferentes partes 
de la mesa, en los otros muebles, en las paredes, en el techo, etc., 
cómo, en fin, la acción de este músculo puede extenderse a una 
mesa que no se toca y hacer que se mueva. Esta explicación, por 
otra parte, si es que lo fuera, no comprendería más que el fenó-
meno de los golpes, pero no puede aplicarse a los otros modos de 
comunicación. Concluyamos que Jobert ha juzgado sin haber 
visto, o sin haberlo visto todo como debe verse. Siempre es de la-
mentar que algunos hombres de ciencia se apresuren a dar, sobre 
lo que no conocen, explicaciones que los hechos pueden desmen-
tir. Su mismo saber debería hacerlos tanto más cautelosos en sus 
juicios, cuanto más lejos están para ellos los límites de lo descono-
cido. 

42. Sistemas de las causas físicas. Aquí salimos del sistema de la ne-
gación absoluta. Una vez comprobada la realidad de los 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 56 

fenómenos, el primer pensamiento que naturalmente vino al 
ánimo de quienes los han reconocido fue el de atribuir los movi-
mientos al magnetismo, a la electricidad, o a la acción de un fluido 
cualquiera. En suma, a una causa enteramente física y material. 
Esta opinión no tendría nada de irracional y hubiera prevalecido 
si el fenómeno se hubiese limitado a efectos puramente mecánicos. 
Una circunstancia también parecía corroborarla: era, en ciertos 
casos, el aumento de la potencia de los movimientos debido al nú-
mero de las personas. Así, cada una de ellas podría ser considerada 
como uno de los elementos de una pila eléctrica humana. Hemos 
dicho que lo que caracteriza una teoría verdadera es el poder dar 
razón de todo. No obstante, si un solo hecho viene a contradecirla, 
es falsa, incompleta o demasiado absoluta. Ahora bien, esto es lo 
que no ha tardado en acontecer. Estos movimientos y golpes han 
dado señales inteligentes, obedeciendo a la voluntad y respon-
diendo al pensamiento. Debían, por tanto, tener una causa 
inteligente. Desde el momento en que el efecto dejaba de ser pura-
mente físico, la causa por esto mismo debía tener otro origen. Por 
eso el sistema de la acción exclusiva de un agente material ha sido 
abandonado y solo se encuentra entre aquellos que juzgan a priori 
y sin haber visto nada. El punto capital es, pues, constatar la ac-
ción inteligente, y esto es lo que puede convencer a cualquiera que 
se tome el trabajo de observar. 

43. Sistema del reflejo. Una vez reconocida la acción inteligente, que-
daba por saber cuál es el origen de esta inteligencia. Se pensó que 
podía ser la del médium o la de los asistentes, que se reflejaba 
como la luz o las ondas sonoras. Esto era posible: solo la expe-
riencia podía decir su última palabra. Pero primero observemos 
que este sistema se separa ya por completo de la idea puramente 
materialista. Para que la inteligencia de los asistentes pueda repro-
ducirse por la vía indirecta, sería preciso admitir en el hombre un 
principio externo al organismo. 



SISTEMAS 

 57 

Si el pensamiento expresado hubiera sido siempre el de los asis-
tentes, la teoría de la reflexión se habría confirmado. Ahora bien, 
el fenómeno, incluso reducido a esta proporción, ¿no sería acaso 
del más alto interés? El pensamiento que resuena en un cuerpo 
inerte y se traduce en movimiento y ruido, ¿no sería una cosa muy 
notable? ¿No habría motivo para despertar la curiosidad de los 
científicos? ¿Por qué, pues, la desdeñaron aquellos que agotan sus 
fuerzas en la investigación de una fibra nerviosa? 

Dijimos que solo la experiencia podría dar o quitar la razón a 
esta teoría, y se la ha quitado, porque demuestra a cada instante, 
y por los hechos más positivos, que el pensamiento expresado 
puede ser no solo extraño al de los asistentes, sino que muchas 
veces le es enteramente contrario, que viene a contradecir todas 
las ideas preconcebidas y a desbaratar todas las previsiones. En 
efecto, cuando yo pienso blanco y se me responde negro, me es 
difícil creer que la respuesta proceda de mí. 

Dicha teoría se apoya en algunos casos de identidad entre el 
pensamiento expresado y el de los asistentes. Sin embargo ¿qué 
prueba esto, sino que los asistentes pueden pensar como la inteli-
gencia que se comunica? Nadie dice que deben ser siempre de 
opinión contraria. Cuando, en la conversación, el interlocutor 
emite un pensamiento análogo al vuestro ¿diréis por esto que pro-
cede de vosotros? Bastan algunos ejemplos contrarios bien 
documentados, para probar que esta teoría no puede ser absoluta. 
Por otra parte, ¿cómo explicar, mediante la reflexión del pensa-
miento, la escritura producida por personas que no saben escribir, 
las respuestas filosóficas de la mayor elevación obtenidas por per-
sonas iletradas, las que se dan a preguntas mentales o en un 
lenguaje desconocido del médium, y mil otros hechos que no pue-
den dejar duda sobre la independencia de la inteligencia que se 
manifiesta? La opinión contraria solo puede ser resultado de una 
falta de observación. 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 58 

Si la presencia de una inteligencia extraña está probada moral-
mente por la naturaleza de las contestaciones, lo es materialmente 
por el hecho de la escritura directa, es decir, de la escritura obte-
nida espontáneamente, sin pluma ni lápiz, sin contacto, y a pesar 
de todas las precauciones tomadas para protegerse de cualquier 
subterfugio. No puede ponerse en duda el carácter inteligente del 
fenómeno. Así que hay algo más que una acción fluídica. Además, 
la espontaneidad del pensamiento expresado fuera de toda expec-
tativa, de toda cuestión propuesta, no permite ver en ello un reflejo 
del de los asistentes. 

El sistema del reflejo es bastante descortés en ciertos casos. 
Cuando en una reunión de personas decentes sobreviene inopina-
damente una de estas comunicaciones irritantes por su grosería, 
sería hacer poco favor a los asistentes pretender que proviene de 
alguno de ellos, y es probable que todos se apresuraran a recha-
zarla. (Véase El Libro de los Espíritus, Introducción § XVI). 

44. Sistema del alma colectiva. Es una variante del precedente. Según 
este sistema, solo el alma del médium se manifiesta, pero se iden-
tifica con la de muchos otros seres vivos presentes o ausentes y 
forma un todo colectivo, que reúne las aptitudes, la inteligencia y 
los conocimientos de cada uno. Aunque el opúsculo donde esta 
teoría se expone se titule La luz,7 nos ha parecido de un estilo muy 
oscuro. Confesamos haberla comprendido poco y solo hablamos 
de ella para que se tenga presente. Por otra parte, es una opinión 
individual, como muchas otras, que ha hecho pocos prosélitos. El 
nombre de Emah Tirpsé es el que toma el autor para designar al 
ser colectivo que él representa. Toma por epígrafe: Nada hay 

 
7 Communion. La lumière du phénomène de l’Esprit. Tables parlants, somnabules, 

médiums, miracles. Magnétisme spirituel: puissance de la pratique de la foi. [Comunión. La 
luz del fenómeno del Espíritu. Mesas que giran, sonámbulos, médiums, milagros. Magne-
tismo espiritual: potencia de la práctica de la fe.] Por Émah Tirpsé, un alma colectiva que 
escribe por medio de una tablita. Bruselas, 1858, en casa de Devroye. (N. de A.K.)  



SISTEMAS 

 59 

oculto que no deba ser conocido. Esta proposición es evidente-
mente falsa, porque hay una multitud de cosas que el hombre no 
puede ni debe saber; muy presuntuoso sería el que pretendiese des-
cifrar todos los secretos de Dios. 

45. Sistema sonambúlico. Este ha tenido más partidarios, y cuenta 
todavía con algunos. Como el precedente, admite que todas las 
comunicaciones inteligentes tienen su origen en el alma o Espíritu 
del médium. Sin embargo, para explicar la aptitud del médium 
para tratar temas fuera de sus conocimientos, en lugar de suponer 
en él un alma múltiple, atribuye esta aptitud a una sobrexcitación 
momentánea de sus facultades mentales, a una especie de estado 
sonambúlico o extático que exalta y desarrolla su inteligencia. No 
se puede negar, en ciertos casos, la influencia de esta causa, pero 
basta haber visto operar a la mayor parte de estos médiums para 
convencerse de que no puede resolver todos los hechos, y que 
constituye la excepción y no la regla. Se podría creer que es así si 
el médium tuviese siempre el aspecto de un inspirado o de un ex-
tático, apariencia que, por otra parte, podría simular 
perfectamente si quisiera hacer una farsa. Pero ¿cómo creer en la 
inspiración, cuando el médium escribe como una máquina, sin te-
ner la menor conciencia de lo que obtiene, sin la menor emoción, 
sin ocuparse de lo que hace, y mirando a otra parte, riendo y ha-
blando con otros de diferentes cosas? Se concibe la sobrexcitación 
de las ideas, pero no se comprende que pueda hacer escribir al que 
no sabe, y menos aún, cuando las comunicaciones se transmiten 
por golpes, o con ayuda de una tablita o de una cesta. Veremos en 
la continuación de esta obra la parte que hay que conceder a la 
influencia de las ideas del médium, pero los hechos en que la inte-
ligencia externa al médium se revela por señales incontestables son 
tan numerosos y evidentes, que no pueden dejar ninguna duda. El 
error en la mayor parte de los sistemas que surgieron en el origen 
del espiritismo es haber sacado consecuencias generales de algunos 
hechos aislados. 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 60 

46. Sistema pesimista, diabólico o demoniaco. Aquí entramos en otro 
orden de ideas. Una vez constatada la intervención de una inteli-
gencia externa, se trataba de saber cuál era la naturaleza de esa 
inteligencia. Sin duda, el medio más sencillo era preguntárselo, 
pero algunas personas no encontraron en eso una garantía sufi-
ciente, y han querido ver en todas las manifestaciones una obra 
diabólica. Según ellas, solo el diablo o los demonios pueden co-
municarse. Aunque este sistema encuentre poco eco actualmente, 
no ha dejado de gozar de cierto crédito momentáneo, por el carác-
ter de aquellos que trataron de hacerlo prevalecer. Sin embargo, 
destacaremos que los partidarios del sistema demoniaco no deben 
situarse entre los adversarios del espiritismo, sino al contrario. Ya 
sean demonios o ángeles los seres que se comunican, siempre son 
seres incorpóreos. Pues bien, si se admite la manifestación de los 
demonios, entonces también se admite la posibilidad de comuni-
cación con el mundo invisible, o al menos con una parte de este 
mundo. 

La creencia en la comunicación exclusiva de los demonios, por 
irracional que sea, podía no parecer imposible cuando se conside-
raba a los Espíritus como seres creados fuera de la humanidad. 
Pero, desde que se sabe que los Espíritus no son otra cosa que las 
almas de los que han vivido, esa creencia ha perdido todo su pres-
tigio y se puede decir que toda verosimilitud, porque de ello se 
deduciría que todas estas almas son demonios, aunque sean las de 
un padre, un hijo o un amigo, y que nosotros mismos, al morir, 
nos convertimos en demonios, doctrina poco halagadora y conso-
ladora para muchas personas. Será muy difícil persuadir a una 
madre de que el hijo querido que perdió, y que después de su 
muerte viene a darle pruebas de su afecto y de su identidad, sea un 
secuaz de Satanás. Es verdad que entre los Espíritus hay algunos 
muy malos y que no son mejores que los llamados demonios, por 
una razón bien sencilla: porque hay hombres muy malos a quienes 



SISTEMAS 

 61 

la muerte no hace inmediatamente mejores. La cuestión está en 
saber si estos son los únicos que pueden comunicarse. A los que lo 
creen así, les dirigimos las preguntas siguientes: 

1ª ¿Hay Espíritus buenos y Espíritus malos? 

2ª ¿Es Dios más poderoso que los Espíritus malos o que los 
demonios, si así los queréis llamar? 

3ª Afirmar que únicamente los Espíritus malos se comunican 
equivale a decir que los buenos no pueden hacerlo. Si esto 
es así, una de dos: esto sucede por voluntad de Dios o contra 
su voluntad. Si es contra su voluntad, los Espíritus malos 
son más poderosos que él. Y si es por su voluntad, ¿por qué, 
en su bondad, Dios no se lo permitiría a los buenos para 
contrarrestar la influencia de los otros? 

4ª ¿Qué prueba podéis dar de la impotencia de los buenos Es-
píritus para comunicarse? 

5ª Cuando se os opone la sabiduría de ciertas comunicaciones, 
respondéis que el demonio adopta todas las apariencias para 
seducir mejor. Sabemos, en efecto, que hay Espíritus hipó-
critas que dan a su lenguaje un falso barniz de sabiduría: 
pero ¿admitís acaso que la ignorancia pueda falsificar el ver-
dadero saber, y una mala naturaleza remedar la verdadera 
virtud, sin dejar adivinar nada que pueda descubrir el 
fraude? 

6ª Si solo el demonio se comunica, puesto que es el enemigo de 
Dios y de los hombres, ¿por qué recomienda orar a Dios, 
someterse a su voluntad, sufrir sin queja las tribulaciones de 
la vida, no ambicionar honores ni riquezas, practicar la ca-
ridad y todas las máximas de Cristo, en suma, hacer todo lo 
necesario para destruir su imperio? Si es el demonio quien 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 62 

da tales consejos, hay que reconocer que, tan astuto como 
es, es bastante torpe al suministrar armas contra sí mismo.8 

7ª Si los Espíritus se comunican, es porque Dios lo permite. En 
vista de que hay buenas y malas comunicaciones, ¿no es más 
lógico pensar que Dios permite unas para probarnos, y otras 
para aconsejarnos el bien? 

8ª ¿Qué pensaríais de un padre que dejase a su hijo a merced 
de los ejemplos y consejos perniciosos, que lo apartara de él, 
y le prohibiese ver a las personas que pudieran desviarlo del 
mal? Lo que un buen padre no haría, ¿debemos creer que 
Dios, que es la bondad por excelencia, lo haría? 

9ª La Iglesia reconoce como auténticas ciertas manifestaciones 
de la Virgen y otros santos, en apariciones, visiones, comu-
nicaciones orales, etc. Esta creencia, ¿no es acaso 
contradictoria con la doctrina de la comunicación exclusiva 
de los demonios? 

Creemos que algunas personas han profesado esta teoría de 
buena fe, pero también creemos que muchas lo han hecho única-
mente para desviar la atención de estas cosas, debido a las malas 
comunicaciones que se exponen a recibir. Al decir que solo el dia-
blo se manifiesta, querían asustar, como cuando se dice a un niño: 
«No toques eso, porque quema». La intención puede ser loable, 
pero el fin se pierde, pues la prohibición por sí sola excita la cu-
riosidad, y el miedo al diablo retiene a muy pocas personas: 

 
8 Esta cuestión ha sido tratada en El Libro de los Espíritus, (§ 128 y siguientes), pero 

recomendamos sobre este tema, como sobre todo lo que concierne a la parte religiosa, el 
opúsculo titulado: Lettre d’un catholique sur le spiritisme [Carta de un católico sobre el espi-
ritismo], por el doctor Grand, antiguo cónsul de Francia (casa Ledoyen, en 18º), así como la 
que vamos a publicar nosotros con el título de: Les contradicteurs du spiritisme au point de 
vue de la religion, de la science et du matérialisme  [Los contradictores del espiritismo, desde 
el punto de vista de la religión, de la ciencia y del materialismo]. (N. de A.K.)  



SISTEMAS 

 63 

quieren verlo, aunque solo sea para saber cómo es, y se sorprenden 
al no encontrarlo tan negro como se creían. 

¿No se podría ver también otro motivo en esa teoría de que 
solo el diablo se comunica de forma exclusiva? Algunas personas 
piensan que todos los que no son de su opinión están equivocados. 
Pues bien, aquellos que pretenden que todas las comunicaciones 
son obra del demonio, ¿no estarían movidos por el miedo a que 
los Espíritus no sean de su mismo parecer sobre todos los puntos 
de opinión, principalmente los referentes a los intereses de este 
mundo, más que a los del otro? Al no poder negar los hechos, han 
querido presentarlos de una manera pavorosa, pero este método 
no ha tenido más éxito que los otros. Donde el miedo al ridículo 
es impotente, es preciso resignarse a que las cosas sigan su curso. 

El musulmán que oyera a un Espíritu hablar contra ciertas le-
yes del Corán, pensaría seguramente que este era un mal Espíritu. 
Lo mismo sucedería con un judío por lo que respecta a ciertas 
prácticas de la ley de Moisés. En cuanto a los católicos, hemos 
oído afirmar a uno de ellos que el Espíritu que se comunicaba no 
podía ser sino el diablo, porque se había permitido pensar de 
modo distinto al suyo sobre el poder temporal, aunque solo había 
predicado la caridad, la tolerancia, el amor al prójimo y la renun-
cia a las cosas de este mundo, máximas todas enseñadas por 
Cristo. 

Puesto que los Espíritus no son más que las almas de los hom-
bres, y los hombres no son perfectos, resulta de ello que hay 
Espíritus igualmente imperfectos, y cuyo carácter se refleja en sus 
comunicaciones. Es un hecho incontestable que los hay malos, as-
tutos, profundamente hipócritas, y contra los cuales es preciso 
estar prevenido. Pero, porque haya en el mundo hombres perver-
sos, ¿es esta una razón para huir de toda la sociedad? Dios nos ha 
dado la razón y el juicio para apreciar tanto a los Espíritus como 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 64 

a los hombres. El mejor medio de prevenir los inconvenientes que 
puede presentar la práctica del espiritismo no es prohibirlo, sino 
hacerlo comprender. Un miedo imaginario solo impresiona un ins-
tante y no afecta a todo el mundo, mientras que la realidad 
claramente demostrada es comprendida por todos. 

47. Sistema optimista. Al lado de aquellos que no ven en estos fenó-
menos sino la acción de los demonios, hay otros que solo han visto
la de los buenos Espíritus. Suponen que el alma, una vez separada
de la materia, ya no tiene ningún velo, y que debe poseer la sobe-
rana ciencia y sabiduría. Su confianza ciega en esta superioridad
absoluta de los seres del mundo invisible ha sido para muchos el
origen de bastantes decepciones y han aprendido a sus expensas a
desconfiar de ciertos Espíritus tanto como de ciertos hombres.

48. Sistema uniespírita o monoespírita. Una variedad del sistema op-
timista consiste en la creencia de que solo un Espíritu se comunica
con los hombres, y que este Espíritu es Cristo, que es el protector
de la Tierra. Cuando se observan comunicaciones de la más baja
trivialidad, de una grosería irritante, llenas de malevolencia y de
maldad, habría profanación e impiedad en suponer que pudiesen
emanar del Espíritu del bien por excelencia. Además, si aquellos
que lo creen solo hubiesen tenido comunicaciones irreprochables,
se concebiría su ilusión. Pero la mayoría reconoce haber recibido
algunas muy malas, lo que explican diciendo que es una prueba
que el buen Espíritu les hace sufrir dictándoles cosas absurdas. De
este modo, mientras unos atribuyen todas las comunicaciones al
diablo, que puede decir cosas buenas para tentar, otros creen que
solo Jesús se manifiesta y que puede decir cosas malas para poner
a prueba. Entre estas dos opiniones tan opuestas, ¿quién decidirá?
El buen sentido y la experiencia. Y decimos la experiencia, porque
es imposible que los que profesan ideas tan exclusivas lo hayan
visto todo y como debe verse.



SISTEMAS 

 65 

Cuando objetamos hechos de identidad que atestiguan la pre-
sencia de parientes, amigos o conocidos por medio de las 
manifestaciones escritas, visuales u otras, responden que es siem-
pre el mismo Espíritu. El diablo, según unos o Cristo, según otros, 
que toma todas las formas. Pero no nos dicen por qué no pueden 
comunicarse los otros Espíritus, ni con qué objeto el Espíritu de 
Verdad vendría a engañarnos, presentándose bajo falsas aparien-
cias, a burlarse de una pobre madre, haciéndole creer, mintiendo, 
que es el hijo por quien llora. La razón se resiste a admitir que el 
Espíritu más santo entre todos se rebaje a representar semejante 
comedia. Por otra parte, negar la posibilidad de cualquier otra co-
municación, ¿no es quitar al espiritismo lo que tiene de más dulce, 
el consuelo de los afligidos? Digamos sencillamente que dicho sis-
tema es irracional y no puede resistir un examen severo. 

49. Sistema multiespírita o poliespírita. Todos los sistemas que he-
mos examinado, sin exceptuar los que son en sentido negativo, se 
apoyan en algunas observaciones, pero incompletas o mal inter-
pretadas. Si una casa es de color encarnado por un lado y blanca 
por otro, el que solo haya visto un lado afirmará que es encarnada, 
el otro dirá que es blanca: los dos se equivocarán y tendrán razón. 
Pero el que haya visto la casa por ambos lados dirá que es encar-
nada y blanca, y solo él estará en lo cierto. Lo mismo sucede en 
cuanto a la opinión que uno se forma del espiritismo: puede ser 
verdadera en ciertos aspectos, y falsa si se generaliza lo que es solo 
parcial, si se toma por regla lo que es solo la excepción, o por el 
todo lo que no es más que la parte. Por eso decimos que el que 
quiera estudiar seriamente esta ciencia, debe observar mucho y 
durante largo tiempo. Solo el tiempo le permitirá captar los deta-
lles, apreciar los matices delicados, observar una multitud de 
hechos característicos que serán para él rayos de luz. Pero si se 
detiene en la superficie, se expone a formarse un juicio prematuro, 
y por consiguiente erróneo. Aquí recogemos las consecuencias 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 66 

generales que se han deducido de una observación completa, y que 
forman ahora la creencia, se puede decir, de la universalidad de 
los espíritas, pues los sistemas restrictivos solo son opiniones ais-
ladas. 

1° Los fenómenos espíritas son producidos por inteligencias 
extracorporales, o sea, por los Espíritus. 

2° Los Espíritus constituyen el mundo invisible; están en todas 
partes; pueblan los espacios hasta lo infinito, los hay sin ce-
sar alrededor nuestro y estamos en contacto con ellos. 

3° Los Espíritus obran incesantemente sobre el mundo físico y 
sobre el mundo moral, y son una de las fuerzas de la natu-
raleza. 

4° Los Espíritus no son seres aparte en la Creación. Son las 
almas de los que han vivido en la Tierra o en otros mundos, 
y que han dejado su envoltura corporal. De ahí se deduce 
que las almas de los hombres son Espíritus encarnados, y al 
morir volvemos a ser Espíritus. 

5° Hay Espíritus de todos los grados de bondad y malicia, de 
saber y de ignorancia. 

6° Todos están sometidos a la ley del progreso, y todos pueden 
llegar a la perfección, pero como tienen su libre albedrío lle-
gan en un tiempo más o menos largo, según sus esfuerzos y 
su voluntad. 

7° Son dichosos o desgraciados, según el bien o el mal que han 
hecho durante su vida, y el grado de adelanto a que han lle-
gado. La dicha perfecta e inalterable solo pertenece a los 
Espíritus que han alcanzado el supremo grado de perfección. 



SISTEMAS 

 67 

8° Todos los Espíritus, en circunstancias determinadas, pueden 
manifestarse a los hombres. El número de los que pueden 
comunicarse es indefinido. 

9° Los Espíritus se comunican por conducto de los médiums, 
que les sirven de instrumentos y de intérpretes. 

10° Se reconoce la superioridad o inferioridad de los Espíritus 
por su lenguaje: los buenos solo aconsejan el bien, y no di-
cen sino cosas buenas: todo en ellos atestigua su elevación. 
Los malos engañan, y todas sus palabras llevan el sello de 
la imperfección y de la ignorancia. 

Los diferentes grados que recorren los Espíritus están indica-
dos en la Escala espírita. (El Libro de los Espíritus, lib. II, cap. I, 
§ 100). El estudio de esta clasificación es indispensable para apre-
ciar la naturaleza de los Espíritus que se manifiestan, sus buenas y 
malas calidades. 

50. Sistema del alma material. Consiste únicamente en una opinión 
particular sobre la naturaleza íntima del alma. Según esta opinión, 
el alma y el periespíritu no son dos cosas distintas, o por mejor 
decir, el periespíritu no es más que la propia alma, depurándose 
gradualmente por las diversas transmigraciones, como el alcohol 
se depura por las diversas destilaciones, mientras que la doctrina 
espírita no considera al periespíritu sino como la envoltura fluídica 
del alma o del Espíritu. Dado que el periespíritu es materia, aun-
que muy etérea, el alma sería de este modo de una naturaleza 
material más o menos esencial, según el grado de su depuración. 

Este sistema no invalida ninguno de los principios fundamen-
tales de la doctrina espírita, porque nada cambia el destino del 
alma y las condiciones de su felicidad futura son siempre las mis-
mas. El alma y el periespíritu forman un todo con el nombre de 
Espíritu, como el germen y el perisperma lo forman con el nombre 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 68 

de fruto, de modo que toda la cuestión se reduce a considerar el 
todo como homogéneo, en lugar de estar formado por dos partes 
distintas. 

Como se ve, de eso no se deduce ninguna consecuencia, y no 
lo habríamos referido si no hubiésemos encontrado personas in-
clinadas a ver una nueva escuela en lo que, en definitiva, solo es 
una simple interpretación de palabras. Esta opinión, por cierto, 
muy restringida, aunque fuese más general no constituiría una es-
cisión entre los espíritas, así como las dos teorías de la emisión o 
las ondulaciones de la luz no la constituyen entre los físicos. Los 
que quisieran formar un grupo separado por una cuestión tan pue-
ril, probarían con esto que dan más importancia a lo accesorio que 
a lo principal, y que son conducidos a la desunión por Espíritus 
que no pueden ser buenos, porque los buenos jamás aconsejan la 
acritud y la cizaña. Por esto invitamos a todos los verdaderos es-
píritas a ponerse en guardia contra semejantes sugestiones, y a no 
dar a ciertos detalles más importancia de la que merecen. Lo esen-
cial está en el fondo. 

Sin embargo, creemos un deber decir en pocas palabras, en qué 
se apoya la opinión de aquellos que consideran el alma y el peries-
píritu como dos cosas distintas. Se basa en la enseñanza de los 
Espíritus, que jamás han variado sobre el particular. Nos referi-
mos a los Espíritus esclarecidos, porque entre los Espíritus los hay 
también que no saben ni más ni menos que los hombres, mientras 
que la teoría contraria es una concepción humana.  

Por nuestra parte, no hemos inventado ni supuesto el periespí-
ritu para explicar los fenómenos. Su existencia se nos ha revelado 
por los Espíritus, y la observación nos la ha confirmado. (El Libro 
de los Espíritus, § 93). Se apoya además en el estudio de las sen-
saciones entre los Espíritus (El Libro de los Espíritus, § 257) y, 
sobre todo, en el fenómeno de las apariciones tangibles, que 



SISTEMAS 

 69 

implicaría, según la otra opinión, la solidificación y disgregación 
de las partes que constituyen el alma y, como consecuencia, su 
desorganización. Además, sería necesario admitir que esta mate-
ria, que puede hacerse perceptible a los sentidos, es por sí misma 
el principio inteligente, lo que no es más racional que confundir el 
cuerpo con el alma, o el vestido con el cuerpo. En cuanto a la na-
turaleza íntima del alma, nos es desconocida. Cuando se dice que 
es inmaterial, es preciso entenderlo en el sentido relativo y no ab-
soluto, porque la inmaterialidad absoluta sería la nada. Ahora 
bien, el alma o el Espíritu es alguna cosa. Cuando se dice que es 
inmaterial se quiere decir que su esencia es de tal modo superior, 
que no tiene ninguna analogía con lo que nosotros llamamos ma-
teria, y que así para nosotros es inmaterial. (El Libro de los 
Espíritus, § 23 y 82). 

51. Esta es la respuesta que sobre este asunto dio un Espíritu: 

«Lo que unos llaman periespíritu no es otra cosa que lo que los 
otros llaman “envoltura material fluídica”. Diré, para hacerme com-
prender de una manera más lógica, que este fluido es la 
perfectibilidad de los sentidos, la extensión de la vista y de las ideas. 
Me refiero a los Espíritus elevados. En cuanto a los Espíritus inferio-
res, los fluidos terrestres son todavía completamente inherentes a 
ellos. Por tanto, como veis, es materia, y de ahí los sufrimientos del 
hambre, frío, etc., sufrimientos que no pueden padecer los Espíritus 
superiores, dado que los fluidos terrestres están depurados alrededor 
del pensamiento, es decir, del alma. El alma, para su progreso, tiene 
siempre necesidad de un agente. El alma sin agente nada es para vo-
sotros o, mejor dicho, no la podéis concebir. Para nosotros, Espíritus 
errantes, el periespíritu es el agente por el cual nos comunicamos con 
vosotros, ya sea indirectamente por vuestro cuerpo o vuestro períes-
piritu, o directamente con vuestra alma. De ahí la infinita variedad 
de médiums y de comunicaciones. Ahora queda el punto de vista 
científico, esto es, la esencia misma del periespíritu. Este es otro 
asunto. Primero comprended moralmente, y solo quedará una 



PRIMERA PARTE—CAPÍTULO IV 

 70 

discusión sobre la naturaleza de los fluidos, lo que es inexplicable 
por ahora. La ciencia no sabe lo suficiente, pero se conseguirá si la 
ciencia quiere avanzar junto con el espiritismo. El periespíritu puede 
variar y cambiar hasta lo infinito. El alma es el pensamiento: no 
cambia de naturaleza. Sobre este particular no vayáis más lejos, pues 
es un punto que no puede explicarse. ¿Creéis acaso que yo no busco 
como vosotros? Vosotros buscáis el periespíritu. Nosotros, ahora, 
buscamos el alma. Esperad, pues». 

LAMENNAIS 

Así pues, si Espíritus que pueden considerarse como avanzados 
no han podido aún sondear la naturaleza del alma, ¿cómo podría-
mos hacerlo nosotros mismos? Por tanto, es perder el tiempo 
querer escrutar el principio de las cosas que, como se ha dicho en 
El Libro de los Espíritus (§17 y 49), está en los secretos de Dios. 
Pretender explorar con ayuda del espiritismo, lo que aún no está 
al alcance de la humanidad, es separarlo de su verdadero propó-
sito; es hacer como el niño que quisiera saber tanto como el viejo. 
Que el hombre emplee el espiritismo para su mejoramiento moral 
es lo esencial. Lo demás es solo una curiosidad estéril y muchas 
veces orgullosa, cuya satisfacción no le hará dar ningún paso ade-
lante. El único medio de avanzar es hacerse mejor. Los Espíritus 
que han dictado el libro que lleva su nombre han probado su sa-
biduría al mantenerse, en lo que concierne al principio de las 
cosas, en los límites que Dios no permite franquear, dejando a los 
Espíritus sistemáticos y presuntuosos la responsabilidad de teorías 
anticipadas y erróneas, más seductoras que sólidas, y que caerán 
un día ante la razón, como tantas otras surgidas de cerebros hu-
manos. Solo han dicho precisamente lo necesario para hacer 
comprender al hombre el porvenir que le espera, y por lo mismo 
animarlo a la práctica del bien. (Véase más adelante 2ª parte, cap. 
1º Acción de los Espíritus sobre la materia). 



 

 

EL LIBRO DE LOS 
MÉDIUMS 

 
SEGUNDA PARTE 

 

 

 

 

DE LAS MANIFESTACIONES 
GENERALES





 

 

CAPÍTULO I 

ACCIÓN DE LOS ESPÍRITUS SOBRE 
LA MATERIA 

52. Una vez descartada la opinión materialista, condenada tanto por 
la razón como por los hechos, todo se resume en saber si el alma 
después de la muerte puede manifestarse a los vivos. La cuestión, 
reducida de este modo a su más simple expresión, se encuentra 
singularmente despejada. Se podría preguntar, primero, ¿por qué 
seres inteligentes que en cierto modo viven en nuestro entorno, 
aunque invisibles por su naturaleza, no podrían atestiguar su pre-
sencia de alguna manera? La simple razón dice que en ello no hay 
nada absolutamente imposible, y esto es ya alguna cosa. Esta 
creencia tiene, por otra parte, la conformidad de todos los pue-
blos, porque se la encuentra por todas partes y en todas las épocas. 
Ahora bien, una intuición no podría ser tan general, ni sobrevivir 
a los tiempos sin apoyarse en algo. Está además sancionada por el 
testimonio de los libros sagrados y de los Padres de la Iglesia, y ha 
sido necesario el escepticismo y materialismo de nuestro siglo para 
relegarla al rango de las ideas supersticiosas. Si estamos en un 
error, estas autoridades lo están igualmente. 

Pero esto solo son consideraciones morales. Una causa ha con-
tribuido sobre todo a fortificar la duda, en una época tan positiva 
como la nuestra, en que se procura estar al tanto de todo, en que 
se quiere saber el porqué y el cómo de cada cosa, y esta causa es 
la ignorancia de la naturaleza de los Espíritus y de los medios por 
los cuales pueden manifestarse. Una vez que se ha adquirido este 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO I 

 74 

conocimiento, el hecho de las manifestaciones nada tiene de sor-
prendente, y entra en el orden de los hechos naturales. 

53. La idea que se tiene de los Espíritus hace que el fenómeno de las 
manifestaciones sea incomprensible a primera vista. Estas mani-
festaciones solo pueden tener lugar por la acción del Espíritu sobre 
la materia. Por esto los que creen que el Espíritu es la ausencia de 
toda materia, se preguntan con cierta apariencia de razón, cómo 
puede obrar materialmente. Pero ahí está el error, porque el Espí-
ritu no es una abstracción, es un ser definido, limitado y 
circunscrito. El Espíritu encarnado en el cuerpo constituye el alma. 
Cuando lo deja al morir, no sale despojado de toda envoltura. To-
dos los Espíritus nos dicen que conservan la forma humana y, en 
efecto, cuando se nos aparecen, es en la forma que nosotros los 
conocíamos. 

Observémoslos atentamente en el momento en que acaban de 
dejar la vida. Están en un estado de turbación. Todo está confuso 
a su alrededor, ven su cuerpo sano o mutilado según el tipo de 
muerte. Por otra parte, se ven y se sienten vivos. Algo les dice que 
este cuerpo les pertenece y no comprenden que estén separados de 
él. Continúan viéndose bajo su forma primitiva, y esta vista pro-
duce en algunos, durante cierto tiempo, una singular ilusión: la de 
creerse aún vivos. Les falta la experiencia de su nuevo estado para 
convencerse de la realidad. Una vez disipado este primer momento 
de turbación, el cuerpo viene a ser para ellos un vestido viejo del 
que se han despojado, y que no echan de menos. Se sienten más 
ligeros y como desembarazados de un peso. No experimentan ya 
dolores físicos y son muy felices de poderse elevar, recorrer el es-
pacio como lo hicieron muchas veces en sueños cuando estaban 
vivos.9 Sin embargo, a pesar de la ausencia del cuerpo, constatan 

 
9 Si recordamos todo lo que hemos dicho en El Libro de los Espíritus sobre los sueños 

y el estado del Espíritu mientras duerme (§ 400 a 418), se comprenderá que estos sueños que 
casi todo el mundo ha tenido, y en los cuales se ve uno transportado a través del espacio y 



ACCIÓN DE LOS ESPÍRITUS SOBRE LA MATERIA 

 75 

su personalidad; tienen una forma, pero una forma que no les mo-
lesta ni les turba. Finalmente, tienen la conciencia de su Yo y de 
su individualidad. ¿Qué debemos deducir de todo esto? Que el 
alma no lo deja todo en la tumba, sino que algo se lleva consigo. 

54. Numerosas observaciones y hechos irrecusables, de los que habla-
remos más tarde, nos han llevado a la conclusión de que en el 
hombre hay tres elementos: 1º el alma o Espíritu, principio inteli-
gente en el que reside el sentido moral; 2º el cuerpo, envoltura 
grosera, material, de la que esta temporalmente revestido para el 
cumplimiento de ciertas miras providenciales; y 3º el periespíritu, 
envoltura fluídica, semimaterial, que sirve de enlace entre el alma 
y el cuerpo. 

La muerte es la destrucción o, mejor dicho, la disgregación de 
la envoltura grosera, que el alma abandona. La otra envoltura se 
separa del cuerpo y sigue al alma, que se encuentra de esta manera 
en posesión siempre de una envoltura. Esta última, aunque fluí-
dica, etérea, vaporosa, invisible para nosotros en su estado 
normal, no deja de ser materia, aunque hasta ahora no hayamos 
podido captarla y someterla al análisis. 

Esta segunda envoltura del alma o periespíritu existe, pues, du-
rante la vida corporal. Es el intermediario de todas las sensaciones 
que percibe el Espíritu, aquel por el cual el Espíritu transmite su 
voluntad al exterior y obra sobre los órganos. Para servirnos de 
una comparación material, es el hilo eléctrico conductor que sirve 
para la recepción y la transmisión del pensamiento. Es, en fin, este 
agente misterioso, inaprensible, designado con el nombre de fluido 
nervioso, que juega un papel tan importante en la economía del 

 
como volando, no son otra cosa que un recuerdo de la sensación experimentada por el Espíritu 
cuando, durante el sueño, momentáneamente había dejado su cuerpo material llevando con-
sigo solo su cuerpo fluídico, el que conservará después de la muerte. Estos sueños pueden, 
pues, darnos una idea del estado del Espíritu cuando se haya liberado de las ataduras que lo 
retienen en la tierra. (N. de A.K.) 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO I 

 76 

organismo, y que no se tiene suficientemente en cuenta en los fe-
nómenos fisiológicos y patológicos. La medicina, al considerar 
solo el elemento material ponderable en la apreciación de los he-
chos, se priva de una causa incesante de acción. Pero no es este el 
lugar para examinar esta cuestión. Solamente señalaremos que el 
conocimiento del periespíritu es la clave de una serie de problemas 
hasta ahora inexplicables. 

El periespíritu no es una de esas hipótesis a las que algunas 
veces se recurre en la ciencia para la explicación de un hecho. Su 
existencia no solamente ha sido revelada por los Espíritus, sino 
que es un resultado de observaciones, como tendremos ocasión de 
demostrar. Por el momento, y para no anticiparnos a los hechos 
que habremos de relatar, nos limitaremos a decir, que tanto du-
rante su unión con el cuerpo como después de su separación, el 
alma no está nunca separada de su periespíritu. 

55. Se ha dicho que el Espíritu es una llama, una chispa. Esto debe 
entenderse del Espíritu propiamente dicho, como principio inte-
lectual y moral, y al cual no se podría atribuir una forma 
determinada. Pero, en cualquier grado que se encuentre, está siem-
pre revestido de una envoltura o periespíritu, cuya naturaleza se 
va haciendo más etérea a medida que se purifica y se eleva en la 
jerarquía. De tal manera que, para nosotros, la idea de forma es 
inseparable de la de Espíritu, y no concebimos la una sin la otra. 
Así pues, el periespíritu es parte integrante del Espíritu, así como 
el cuerpo es parte integrante del hombre. Sin embargo, el periespí-
ritu por sí solo no es el Espíritu, como el cuerpo no es el hombre, 
porque el periespíritu no piensa. El periespíritu es al Espíritu lo 
que el cuerpo es al hombre: el agente o instrumento de su acción. 

56. La forma del periespíritu es la forma humana, y cuando se nos 
aparece, es generalmente con la forma con que hemos conocido al 
Espíritu en su vida. Según esto, se podría creer que el periespíritu, 



ACCIÓN DE LOS ESPÍRITUS SOBRE LA MATERIA 

 77 

una vez separado de todas las partes del cuerpo, se amolda de al-
gún modo sobre él y conserva su impronta, pero no parece que sea 
así. La forma humana, con algunas diferencias de detalle y salvo 
las modificaciones orgánicas necesarias al entorno en el cual el ser 
está llamado a vivir, se vuelve a encontrar en los habitantes de 
todos los mundos. Al menos esto es lo que dicen los Espíritus. 
Igualmente es la forma de todos los Espíritus no encarnados y que 
solo tienen periespíritu. Es la forma en que en todo tiempo se ha 
representado a los ángeles o Espíritus puros. De lo cual debemos 
concluir que la forma humana es la forma típica de todos los seres 
humanos en cualquier grado al que pertenezcan. Sin embargo, la 
materia sutil del periespíritu no tiene la consistencia ni la rigidez 
de la materia compacta del cuerpo. Es, si podemos expresarlo así, 
flexible y expansible. Por eso la forma que adopta, aunque calcada 
de la del cuerpo, no es absoluta. Se doblega a la voluntad del Es-
píritu, que puede darle la apariencia a su gusto, mientras que la 
envoltura sólida le ofrece una resistencia insuperable. Liberado de 
esa atadura que lo comprimía, el periespíritu se extiende o se con-
trae, se transforma; en una palabra, se presta a todas las 
metamorfosis, según la voluntad que actúa sobre él. A consecuen-
cia de esta propiedad de su envoltura fluídica, el Espíritu que 
quiere hacerse reconocer puede, cuando es necesario, tomar la 
apariencia exacta que tenía en vida y hasta la de las particularida-
des corporales que puedan servir como signos de reconocimiento. 

Los Espíritus, como se ve, son por lo tanto seres semejantes a 
nosotros, formando a nuestro alrededor toda una población invi-
sible en estado normal. Decimos en estado normal, porque, como 
veremos, esta invisibilidad no es absoluta. 

57. Volvamos a la naturaleza del periespíritu, porque es esencial para 
la explicación que vamos a dar. Hemos dicho que, aunque fluí-
dico, el periespíritu no deja de ser una especie de materia, y esto 
resulta del hecho de las apariciones tangibles, sobre las cuales 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO I 

 78 

volveremos a tratar. Bajo la influencia de ciertos médiums, se han 
visto aparecer manos que tienen todas las propiedades de las ma-
nos vivas: tienen calor, se pueden tocar, ofrecen la resistencia de 
un cuerpo sólido, os agarran, y de repente desaparecen como una 
sombra. La acción inteligente de estas manos, que evidentemente 
obedecen a una voluntad al efectuar ciertos movimientos, incluso 
al tocar melodías en un instrumento, prueba que son la parte visi-
ble de un ser inteligente invisible. Su tangibilidad, su temperatura, 
en una palabra, la impresión que causan en los sentidos —pues se 
ha visto que dejan señales en la piel, dan golpes dolorosos o aca-
rician delicadamente—, prueban que son alguna forma de materia. 
Su desaparición instantánea prueba, además, que esta materia es 
eminentemente sutil y se modifica como ciertas sustancias que 
pueden pasar alternativamente del estado sólido al estado fluídico, 
y viceversa. 

58. La naturaleza íntima del Espíritu propiamente dicho, esto es, del 
ser pensante, nos es completamente desconocida. Solo se nos re-
vela por sus actos, y estos actos solo pueden afectar nuestros 
sentidos materiales por un intermediario material. El Espíritu, por 
tanto, necesita de la materia para obrar sobre la materia. Tiene 
como instrumento directo su periespíritu, como el hombre tiene su 
cuerpo. Ahora bien, su periespíritu es materia, como acabamos de 
ver. Después tiene como agente intermediario el fluido universal, 
una especie de vehículo sobre el cual actúa como nosotros actua-
mos sobre el aire para producir ciertos efectos con ayuda de la 
dilatación, la compresión, la propulsión o las vibraciones. 

Considerada de esta manera, la acción del Espíritu sobre la 
materia se concibe fácilmente. Se comprende, entonces, que todos 
los efectos que resultan entran en el orden de los hechos naturales, 
y no tienen nada de maravilloso. Solo parecían sobrenaturales por-
que no se conocía la causa. Una vez conocida la causa, lo 
maravilloso desaparece, y esta causa se halla enteramente en las 



ACCIÓN DE LOS ESPÍRITUS SOBRE LA MATERIA 

 79 

propiedades semimateriales del periespíritu. Este es un nuevo or-
den de hechos que una nueva ley viene a explicar, y de la cual 
nadie se maravillará dentro de algún tiempo, lo mismo que nos 
sucede hoy con la correspondencia a larga distancia y en algunos 
minutos por medio de la electricidad. 

59. Quizá uno se pregunte cómo el Espíritu, con la ayuda de una ma-
teria tan sutil, puede actuar sobre cuerpos pesados y compactos, 
levantar mesas, etc. Seguramente no sería un hombre de ciencia 
quien pudiera hacer semejante objeción, porque sin hablar de las 
propiedades desconocidas que pueda tener este nuevo agente, ¿no 
tenemos ante nuestros ojos ejemplos análogos? ¿Acaso la industria 
no encuentra sus más poderosos motores en los gases más rarifi-
cados y en los fluidos imponderables? Cuando se ve que el aire 
derriba edificios, que el vapor arrastra masas enormes, que la pól-
vora gasificada levanta rocas, que la electricidad destroza árboles 
y perfora muros, ¿qué hay de extraño en admitir que el Espíritu, 
con la ayuda de su periespíritu, pueda levantar una mesa, sobre 
todo cuando se sabe que ese periespíritu puede volverse visible, 
tangible y comportarse como un cuerpo sólido? 

 





 

 

CAPÍTULO II 

MANIFESTACIONES FÍSICAS 

MESAS GIRATORIAS 

60. Se da el nombre de manifestaciones físicas a las que se traducen 
en efectos perceptibles, tales como ruidos, movimiento y despla-
zamiento de cuerpos sólidos. Algunas son espontáneas, es decir, 
independientes de toda voluntad, mientras que otras pueden ser 
provocadas. Primero hablaremos de estas últimas. 

El efecto físico más sencillo, y uno de los primeros que se ob-
servaron, consiste en el movimiento circular impreso a una mesa. 
Este efecto se produce igualmente en todos los demás objetos, pero 
como la mesa ha sido el objeto más utilizado, porque es el más 
cómodo, el nombre de mesas giratorias ha prevalecido para desig-
nar esta clase de fenómenos. 

Cuando decimos que este efecto es uno de los primeros que se 
han observado, nos referirnos a estos últimos tiempos, porque se 
sabe muy bien que todos los géneros de manifestaciones eran co-
nocidos desde los tiempos más remotos, y no puede ser de otra 
manera, puesto que se trata de efectos naturales, han debido pro-
ducirse en todas épocas. Tertuliano habla en términos explícitos 
de las mesas giratorias y parlantes. 

Este fenómeno alimentó la curiosidad en los salones durante 
algún tiempo, pero después la gente se cansó de él para pasar a 
otras distracciones, porque no era más que un mero 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO II 

 82 

entretenimiento. Dos causas contribuyeron al abandono de las me-
sas giratorias. Una fue la moda, en el caso de las personas frívolas 
que raramente consagran dos inviernos a la misma diversión y 
que, ¡cosa prodigiosa para ellos! le dedicaron tres o cuatro. Y la 
otra causa, para las personas serias y observadoras, fue que de ello 
surgió algo serio que prevaleció. Si abandonaron las mesas girato-
rias, fue para ocuparse de las consecuencias mucho más 
importantes en sus resultados: dejaron el alfabeto por la ciencia. 
Ese es todo el secreto de este abandono aparente, que tanta alga-
zara ha movido entre las personas que se burlaban de las mesas 
parlantes. 

Sea como fuere, las mesas giratorias no dejan de ser el punto 
de partida de la doctrina espírita, y por ese motivo, debemos de-
dicarles algunas aclaraciones, sobre todo porque, al presentar los 
fenómenos en su mayor sencillez, el estudio de las causas será mu-
cho más fácil, y una vez establecida la teoría nos dará la clave de 
los efectos más complicados. 

61. Para la producción del fenómeno es necesaria la intervención de 
una o varias personas dotadas de una aptitud especial, que se de-
signan con el nombre de médiums. El número de cooperantes es 
indiferente, a no ser que en el grupo puedan encontrarse algunos 
médiums desconocidos. En cuanto a aquellos cuya mediumnidad 
es nula, su presencia no produce ningún resultado, e incluso es 
más perjudicial que útil, por la disposición con que participan. 

Los médiums poseen, a este respecto, mayor o menor potencia 
y producen, por consiguiente, efectos más o menos pronunciados. 
Muchas veces una persona, médium potente, producirá por sí sola 
mucho más que otras veinte reunidas. Le bastará colocar las ma-
nos sobre la mesa para que al instante se mueva, se levante, se 
caiga, dé saltos o gire con violencia. 



MANIFESTACIONES FÍSICAS 

 83 

62. No hay ningún indicio que revele la presencia de la facultad me-
dianímica. Solo la experiencia puede darla a conocer. Cuando en 
una reunión se quiere intentar, simplemente hay que sentarse alre-
dedor de una mesa y colocar las manos extendidas encima, sin 
presión ni contracción muscular. Al principio, como se ignoraban 
las causas del fenómeno, se indicaron varias precauciones, reco-
nocidas después como absolutamente inútiles. Por ejemplo, la 
alternancia de sexos o también el contacto de los dedos meñiques 
de las diferentes personas, formando una especie de cadena inin-
terrumpida. Esta última precaución había parecido necesaria 
cuando se creía en la acción de una especie de corriente eléctrica. 
Después la experiencia ha demostrado su inutilidad. La única pres-
cripción rigurosamente obligatoria es el recogimiento, un silencio 
absoluto, y sobre todo la paciencia, si el efecto se hace esperar. 
Puede que se produzca en algunos minutos, como puede tardar 
media hora, o una hora. Eso depende de la potencia medianímica 
de las personas que participen. 

63. Digamos también que la forma de la mesa, el material de que está 
hecha, la presencia de metales o seda en la ropa de los asistentes, 
los días y las horas, la oscuridad o la luz, etc., son tan indiferentes 
como la lluvia o el buen tiempo. Solo el tamaño de la mesa tiene 
alguna importancia, pero únicamente en el caso en que la fuerza 
medianímica fuese insuficiente para vencer la resistencia. En caso 
contrario, una sola persona, incluso un niño puede hacer que se 
eleve una mesa de cien kilogramos, mientras que, en condiciones 
menos favorables, doce personas no lograrían mover el más pe-
queño velador. 

En este estado, cuando el fenómeno empieza a manifestarse, 
generalmente se oye un pequeño crujido en la mesa y se siente 
como un estremecimiento que es el preludio del movimiento. Pa-
rece que la mesa hace esfuerzos para ponerse en marcha, después 
se inicia el movimiento de rotación y se acelera hasta el punto de 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO II 

 84 

adquirir tal rapidez que los asistentes apenas pueden seguirlo. Una 
vez que el movimiento se ha iniciado, pueden separarse de la mesa, 
que continúa moviéndose en diversos sentidos, sin contacto. 

En otras circunstancias, la mesa se levanta y se endereza tan 
pronto sobre una sola pata como sobre otra, después vuelve a to-
mar con suavidad su posición natural. Otras veces se balancea 
imitando el movimiento de ondulación de un buque. Finalmente, 
pero para esto es preciso una fuerza medianímica considerable, se 
separa enteramente del suelo, y se mantiene en equilibrio en el es-
pacio, sin punto de apoyo, elevándose a veces hasta el techo, de 
modo que puede pasarse por debajo. Después vuelve a descender 
lentamente, meciéndose como lo haría una hoja de papel, o bien 
cae violentamente y se rompe, lo que prueba de una manera pa-
tente que no es víctima de una ilusión óptica. 

64. Otro fenómeno que se produce muy a menudo, según la naturaleza 
del médium, es el de los golpes que se oyen en el propio tejido de 
la madera, sin ningún movimiento de la mesa. Estos golpes, a veces 
muy débiles, otras veces bastante fuertes, se hacen escuchar igual-
mente en los otros muebles de la habitación, en las puertas, las 
paredes y el techo. Luego volveremos a tratar este asunto. Cuando 
han tenido lugar en la mesa, producen en esta una vibración muy 
perceptible por los dedos, y sobre todo muy clara cuando se aplica 
el oído. 

 



 

 

CAPÍTULO III 

MANIFESTACIONES INTELIGENTES 

65. En lo que acabamos de ver, nada revela seguramente la interven-
ción de una potencia oculta, y estos efectos podrían perfectamente 
explicarse por la acción de una corriente magnética o eléctrica, o 
la de un fluido cualquiera. Esa fue, en efecto, la primera explica-
ción que se dio a estos fenómenos, y con razón podía pasar por 
muy lógica. Sin duda habría prevalecido, si otros hechos no hu-
biesen venido a demostrar su insuficiencia. Estos hechos son las 
pruebas de inteligencia que los fenómenos mostraban. Ahora bien, 
como todo efecto inteligente debe tener una causa inteligente, era 
evidente que, aun admitiendo que la electricidad o cualquier otro 
fluido tuviera alguna intervención, había alguna otra causa. ¿Qué 
causa es esta? ¿Qué era esa inteligencia? Es lo que las continuadas 
observaciones han permitido conocer. 

66. Para que una manifestación sea inteligente, no es necesario que sea 
elocuente, ingeniosa o sabia. Basta con que pruebe un acto libre y 
voluntario, que exprese una intención o responda a un pensa-
miento. Cuando se ve una veleta agitada por el viento, se tiene la 
seguridad de que solo obedece a un impulso mecánico. Pero si se 
reconocen en sus movimientos señales intencionales, si gira a la 
derecha o a la izquierda, con rapidez o lentitud, obedeciendo a un 
mandato, nos veremos obligados a admitir, no que la veleta sea 
inteligente, sino que obedece a una inteligencia. Esto mismo es lo 
que sucedió con las mesas giratorias. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO III 

 86 

67. Hemos visto que la mesa se movía, se levantaba y daba golpes, 
bajo la influencia de uno o varios médiums. El primer efecto inte-
ligente que se constató fue ver que estos movimientos obedecían a 
un mandato. Así, sin cambiar de sitio, la mesa se levantaba alter-
nativamente sobre la pata designada, después, volviendo a caer, 
daba un determinado número de golpes, respondiendo a una pre-
gunta. Otras veces la mesa, sin contacto de nadie, se paseaba sola 
por la habitación, yendo hacia la derecha o hacia la izquierda, 
adelante o atrás, ejecutando diversos movimientos según la orden 
de los asistentes. Es evidente que descartamos toda suposición de 
fraude, admitimos la completa lealtad de los asistentes, atesti-
guada por su honradez y su absoluto desinterés. Más tarde 
hablaremos de las supercherías contra las cuales es prudente estar 
preparado. 

68. Por medio de golpes, y sobre todo de los golpes íntimos que aca-
bamos de mencionar, se obtienen efectos aún más inteligentes, 
como la imitación de los diversos redobles del tambor, fuego de 
fusiles o pelotón, cañonazos, como en un simulacro de guerra, el 
chirrido de una sierra, los martillazos, la cadencia de diferentes 
melodías musicales, etc. Esto fue, como se comprende, un vasto 
campo abierto a la exploración. Se dijo que, puesto que había allí 
una inteligencia oculta, podría responder a las preguntas, y res-
pondió en efecto con un sí o con un no, mediante un número de 
golpes convenidos. Estas respuestas fueron muy insignificantes, así 
es que se tuvo la idea de hacer que se designaran las letras del 
alfabeto, y componer de este modo palabras y frases. 

69. Estos hechos, repetidos a voluntad por millares de personas y en 
todos los países, no podían dejar duda sobre la naturaleza inteli-
gente de las manifestaciones. Entonces fue cuando surgió un nuevo 
sistema según el cual esta inteligencia debía ser la del médium, la 
del interrogador o la de los mismos asistentes. La dificultad estaba 
en explicar cómo esa inteligencia podía reflejarse en la mesa e 



MANIFESTACIONES INTELIGENTES 

 87 

interpretarse por los golpes. Desde que fue probado que estos gol-
pes no los daba el médium, entonces debía producirlos el 
pensamiento. Ahora bien, que el pensamiento produjera golpes era 
un fenómeno aún más prodigioso que todos los que se habían ob-
servado. La experiencia no tardó en demostrar lo inadmisible de 
esta opinión. En efecto, las respuestas eran con mucha frecuencia 
diametralmente opuestas al pensamiento de los asistentes, estaban 
fuera del alcance intelectual del médium, e incluso en idiomas que 
no conocía, o se referían a hechos ignorados por todos. Estos 
ejemplos son tan numerosos, que es casi imposible que alguien que 
se haya ocupado un poco de comunicaciones espíritas, no los haya 
visto diferentes veces. Solo citaremos uno que nos fue referido por 
un testigo ocular. 

70. A bordo de un buque de la marina imperial francesa, atracado en 
los mares de China, toda la tripulación, desde los marineros hasta 
los oficiales, se ocupaba de hacer que las mesas hablaran. Se tuvo 
la idea de evocar al Espíritu de un teniente de este mismo buque, 
muerto hacía dos años. Vino, y después de diversas comunicacio-
nes que llenaron a todos de asombro, dijo lo siguiente, por medio 
de golpes: «Os suplico encarecidamente que paguéis al capitán, la 
suma de... (indicaba la cantidad) que le debo, y que siento no ha-
berle podido reembolsar antes de mi muerte». Nadie conocía el 
hecho. El mismo capitán había olvidado esa deuda, por cierto, 
muy insignificante; pero, examinando sus cuentas encontró el 
asiento de la deuda del teniente, cuya cantidad era exactamente la 
indicada. Nos preguntamos ¿de qué pensamiento podía ser reflejo 
esa indicación? 

71. El arte de comunicarse mediante golpes alfabéticos se perfeccionó, 
pero el medio era siempre muy lento. Sin embargo, se obtuvieron 
comunicaciones de cierta extensión, así como interesantes revela-
ciones sobre el mundo de los Espíritus. Los propios Espíritus 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO III 

 88 

indicaron otros métodos, y a ellos debemos el procedimiento de 
las comunicaciones escritas. 

Las primeras comunicaciones de este género tuvieron lugar 
adaptando un lápiz al pie de una mesita ligera, colocada sobre una 
hoja de papel. La mesita, puesta en movimiento por la influencia 
del médium, trazó caracteres, luego palabras y frases. Se simplificó 
sucesivamente este medio sirviéndose de mesitas tan pequeñas 
como la mano, hechas expresamente, después de cestitas, de cajas 
de cartón y, finalmente, de simples tablitas. La escritura era tan 
fluida, rápida y fácil como con la mano, pero se reconoció más 
tarde que todos estos objetos no eran, en definitiva, más que apén-
dices, verdaderos portalápices, de los cuales no había necesidad, 
sosteniendo uno mismo el lápiz. De esta manera, la mano, arras-
trada por un movimiento involuntario, escribía bajo el impulso 
dado por el Espíritu y sin el concurso de la voluntad ni del pensa-
miento del médium. Desde entonces, las comunicaciones de 
ultratumba no tuvieron más límites que la correspondencia habi-
tual entre los vivos. Volveremos sobre estos diferentes medios que 
explicaremos extensamente. Los hemos bosquejado rápidamente 
para mostrar la sucesión de los hechos que condujeron a constatar 
en estos fenómenos la intervención de inteligencias ocultas o, di-
cho de otro modo, de los Espíritus. 

 



 

 

CAPÍTULO IV 

TEORÍA DE LAS 
MANIFESTACIONES FÍSICAS 

MOVIMIENTOS Y SUSPENSIONES. RUIDOS. 

AUMENTO Y DISMINUCIÓN DEL PESO DE LOS 

CUERPOS 

72. Una vez demostrada la existencia de los Espíritus por el razona-
miento y por los hechos, así como también la posibilidad de que 
actúen sobre la materia, se trata ahora de conocer cómo se realiza 
esta acción y cómo se las arreglan para hacer mover la mesa y 
otros cuerpos inertes. 

Una idea se presenta naturalmente, y es la que nosotros tuvi-
mos, pero como fue refutada por los Espíritus, que nos dieron otra 
explicación diferente de la que esperábamos, esto prueba con evi-
dencia que su teoría no provenía de nuestra opinión. Ahora bien, 
ese primer pensamiento cualquiera podría tenerlo como nosotros. 
En cuanto a la teoría de los Espíritus, no creemos que jamás se le 
haya ocurrido a nadie. Se reconocerá sin esfuerzo cuán superior es 
a la nuestra, aunque menos sencilla, puesto que da la solución de 
una gran cantidad de hechos, que no encontraban una explicación 
satisfactoria. 

73. Desde el momento en que se conoció la naturaleza de los Espíritus, 
su forma humana, las propiedades semimateriales del periespíritu, 
la acción mecánica que puede ejercer sobre la materia y desde que 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IV 

 90 

en los fenómenos de apariciones se han visto manos fluídicas, y 
hasta tangibles, asir objetos y transportarlos, era natural creer que 
el Espíritu se sirviera simplemente de sus manos para hacer girar 
la mesa y que la levantase en el espacio con la fuerza de sus brazos. 
Pero en este caso, ¿qué necesidad habría de tener un médium? ¿No 
podría actuar solo el Espíritu? Porque el médium, que la mayoría 
de las veces coloca sus manos en sentido contrario al del movi-
miento, o que no las pone, evidentemente no puede secundar al 
Espíritu con ninguna acción muscular. Dejemos, primero, hablar 
a los Espíritus a quienes hemos interrogado sobre este asunto. 

74. Las siguientes respuestas nos las proporcionó el Espíritu de san 
Luis. Después se han confirmado por muchos otros. 

1. El fluido universal ¿es una emanación de la divinidad? 

«No». 

2. ¿Es una creación de la divinidad? 

«Todo ha sido creado, excepto Dios». 

3. El fluido universal ¿es al mismo tiempo el elemento univer-
sal? 

«Sí, es el principio elemental de todas las cosas». 

4. ¿Tiene alguna relación con el fluido eléctrico cuyos efectos 
conocemos? 

«Es su elemento». 

5.  ¿Cuál es el estado en que el fluido universal se nos presenta 
en su mayor simplicidad? 

«Para encontrarlo en su simplicidad absoluta sería preciso 
remontarse hasta los Espíritus puros. En vuestro mundo 
está siempre más o menos modificado para formar la mate-
ria compacta que os rodea. Sin embargo, podéis decir que 



TEORÍA DE LAS MANIFESTACIONES FÍSICAS 

 91 

el estado que más se acerca a esa simplicidad es el del fluido 
que llamáis fluido magnético animal». 

6.  Se ha dicho que el fluido universal es el origen de la vida. 
¿Es al mismo tiempo el de la inteligencia? 

«No, ese fluido solo anima la materia». 

7.  Puesto que este fluido es el que compone el periespíritu, pa-
rece que está en un estado de condensación que lo acerca 
hasta cierto punto a la materia propiamente dicha. 

«Hasta cierto punto, como decís, porque no tiene todas sus 
propiedades. Está más o menos condensado según los mun-
dos». 

8.  ¿Cómo puede realizar un Espíritu el movimiento de un 
cuerpo sólido? 

«Combina una parte del fluido universal con el fluido que 
desprende el médium apropiado para este efecto». 

9.  Los Espíritus ¿levantan la mesa con ayuda de sus miem-
bros, en cierto modo solidificados? 

«Esta respuesta no os conducirá todavía a lo que deseáis. 
Cuando una mesa se mueve bajo vuestras manos, el Espíritu 
evocado toma del fluido universal lo necesario para ani-
marla de una vida ficticia. Preparada de este modo la mesa, 
el Espíritu la atrae y la mueve bajo la influencia de su propio 
fluido, desprendido por su voluntad. Cuando la masa que 
quiere poner en movimiento es demasiado pesada, llama en 
su ayuda a los Espíritus que se encuentran en las mismas 
condiciones que él. Debido a su naturaleza etérea, el Espí-
ritu propiamente dicho no puede actuar sobre la materia 
grosera sin intermediario, esto es, sin el lazo que lo une a la 
materia. Este lazo, que constituye lo que vosotros llamáis el 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IV 

 92 

periespíritu, os da la clave de todos los fenómenos espíritas 
materiales. Creo haberme explicado bastante claro para ha-
cerme comprender». 

OBSERVACIÓN. Llamamos la atención sobre esta primera frase: 
Esta respuesta no os conducirá TODAVÍA a lo que deseáis. El Es-
píritu había comprendido perfectamente que todas las preguntas 
precedentes solo se hacían para llegar a esta, e hizo alusión a 
nuestro pensamiento que esperaba, en efecto, otra respuesta muy 
diferente, es decir, la confirmación de nuestra idea sobre la ma-
nera en que el Espíritu hace mover las mesas. 

10. ¿Los Espíritus a quienes llama en su ayuda ¿son inferiores 
a él? ¿Están bajo sus órdenes? 

«Son iguales casi siempre y muchas veces vienen por sí mis-
mos». 

11. ¿Todos los Espíritus son aptos para producir fenómenos de 
este género? 

«Los Espíritus que producen esta clase de efectos son siem-
pre Espíritus inferiores que aún no se han desprendido 
enteramente de toda influencia material». 

12. Comprendemos que los Espíritus superiores no se ocupen 
de cosas inferiores a su esfera. Pero preguntamos si, dado 
que están más desmaterializados, ¿tendrían el poder para 
hacerlo, si lo deseasen? 

«Tienen la fuerza moral, como los otros tienen la fuerza fí-
sica. Cuando tienen necesidad de esta última, se sirven de 
los que la poseen. ¿No se os ha dicho que se sirven de los 
Espíritus inferiores, como vosotros acudís a los mozos de 
carga y descarga?». 

OBSERVACIÓN. Se ha dicho que la densidad del periespíritu, si 
puede expresarse así, varía según el estado de los mundos. Parece 



TEORÍA DE LAS MANIFESTACIONES FÍSICAS 

 93 

que varía también en el mismo mundo, según los individuos. En 
los Espíritus avanzados moralmente, es más sutil y se acerca al 
de los Espíritus elevados. En los Espíritus inferiores, al contrario, 
se aproxima a la materia, y esto hace que estos Espíritus de bajo 
grado conserven tan largo tiempo las ilusiones de la vida terres-
tre. Piensan y actúan como si aún estuvieran vivos. Tienen los 
mismos deseos, y casi se podría decir la misma sensualidad. Esta 
tosquedad del periespíritu, al darle más afinidad con la materia, 
hace a los Espíritus inferiores más apropiados para las manifes-
taciones físicas. Por la misma razón, un hombre de mucho 
mundo, acostumbrado a los trabajos de la inteligencia, cuyo 
cuerpo es débil y delicado, no puede levantar un bulto pesado 
como un mozo de carga. La materia en él es en cierto modo me-
nos compacta, los órganos menos resistentes, tiene menos fluido 
nervioso. Dado que el periespíritu es al Espíritu lo que el cuerpo 
es al hombre, y su densidad está en proporción a la inferioridad 
del Espíritu, esa densidad reemplaza en él a la fuerza muscular, 
esto es, le confiere, sobre los fluidos necesarios para las manifes-
taciones, una potencia mayor que la que podrían tener los 
Espíritus cuya naturaleza es más etérea. Si un Espíritu elevado 
quiere producir tales efectos, hace lo que entre nosotros las per-
sonas delicadas, lo hace ejecutar por un Espíritu que sea del 
oficio. 

13. Si hemos comprendido bien lo que habéis dicho, el principio 
vital reside en el fluido universal. El Espíritu toma de ese 
fluido la envoltura semimaterial que constituye su periespí-
ritu, y por medio de este fluido actúa sobre la materia 
inerte. ¿Es verdaderamente así? 

«Sí. Así es como anima la materia con una especie de vida 
artificial: la materia es animada con vida animal. La mesa 
que se mueve bajo vuestras manos vive como el animal y 
obedece por sí misma al ser inteligente. No es que este la 
empuje, como el hombre hace con un fardo. Cuando la 
mesa se levanta, no es que el Espíritu la levante con la fuerza 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IV 

 94 

de sus brazos, es la mesa, animada, que obedece al impulso 
dado por el Espíritu». 

14. ¿Cuál es la participación del médium en este fenómeno? 

«Lo he dicho, el fluido propio del médium se combina con 
el fluido universal acumulado por el Espíritu. Es menester 
la unión de estos dos fluidos, esto es, del fluido animalizado 
con el fluido universal, para dar vida a la mesa. Pero obser-
vad bien que esta vida es solo momentánea, se extingue con 
la acción, y muchas veces antes de que esta termine, tan 
pronto como la cantidad de fluido no es suficiente para ani-
marla». 

15. ¿Puede el Espíritu actuar sin el concurso de un médium? 

Puede obrar sin saberlo el médium. Es decir, que muchas 
personas sirven de auxiliares a los Espíritus para ciertos fe-
nómenos, sin sospecharlo. El Espíritu extrae de ellas, como 
de una fuente, el fluido animalizado que necesita. Así, el 
concurso de un médium tal como lo entendéis no es siempre 
necesario, lo que tiene lugar sobre todo en los fenómenos 
espontáneos». 

16. La mesa, una vez animada, ¿actúa con inteligencia? 
¿Piensa? 

«Piensa tanto como el bastón o la batuta con que hacéis una 
señal inteligente, pero la vitalidad de que está animada le 
permite obedecer al impulso de una inteligencia. Sabed, 
pues, que la mesa que se mueve no se convierte en Espíritu 
y que no tiene, por sí misma, ni pensamiento ni voluntad. 

OBSERVACIÓN. Muchas veces se usa una expresión análoga en el 
lenguaje usual. Se dice de una rueda que gira con velocidad que 
está animada de un movimiento rápido. 



TEORÍA DE LAS MANIFESTACIONES FÍSICAS 

 95 

17. ¿Cuál es la causa preponderante en la producción de este 
fenómeno, el Espíritu o el fluido? 

«El Espíritu es la causa y el fluido es el instrumento. Las dos 
cosas son necesarias». 

18. ¿Qué parte desempeña la voluntad del médium en este 
caso? 

«Llamar a los Espíritus y secundarlos en el impulso dado 
al fluido». 

—¿Es siempre indispensable la acción de la voluntad? 

«Ayuda a la potencia, pero no es siempre necesaria, puesto 
que el movimiento puede tener lugar contra y a pesar de 
esa voluntad, y esto es una prueba de que hay una causa 
independiente del médium». 

OBSERVACIÓN. El contacto de las manos no es siempre necesario 
para hacer mover un objeto. La mayoría de las veces lo es para 
dar el primer impulso, pero una vez que el objeto está animado 
puede obedecer a la voluntad sin contacto material. Esto de-
pende de la potencia del médium o de la naturaleza de los 
Espíritus. Ni siquiera un primer contacto es siempre indispensa-
ble. Tenemos la prueba en los movimientos y desplazamientos 
espontáneos que nadie piensa en provocar. 

19. ¿Por qué no todos pueden producir el mismo efecto, y por 
qué todos los médiums no tienen el mismo poder? 

«Esto depende de la constitución física del organismo y de 
la mayor o menor facilidad con que puede efectuarse la 
combinación de los fluidos. Además, el Espíritu del mé-
dium simpatiza más o menos con los Espíritus externos que 
encuentran en él la potencia fluídica necesaria. Sucede con 
esta potencia como con la de los magnetizadores, que es 
más o menos intensa. En ese aspecto, hay personas que son 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IV 

 96 

totalmente refractarias. Otras, en las que la combinación 
no se produce sino por un esfuerzo de su voluntad. Y, por 
último, otras en quienes tiene lugar tan natural y fácilmente 
que ni siquiera lo sospechan y sirven de instrumento sin 
saberlo, como ya hemos dicho». (Véase más adelante el ca-
pítulo sobre las manifestaciones espontáneas). 

OBSERVACIÓN. El magnetismo es, sin ninguna duda, el principio 
de estos fenómenos, pero no tal como se entiende generalmente. 
La prueba es que hay magnetizadores muy potentes que no ha-
rían mover un velador, y personas que no pueden magnetizar, 
incluso niños, a quienes basta colocar los dedos sobre una pe-
sada mesa para hacer que se mueva. Por tanto, si la potencia 
medianímica no se debe a la potencia magnética, hay otra causa. 

20. Las personas llamadas eléctricas, ¿pueden ser consideradas 
como médiums? 

«Estas personas extraen de sí mismas el fluido necesario 
para producir el fenómeno y pueden obrar sin el socorro 
de los Espíritus. No son médiums en el sentido que se da a 
esta palabra, pero puede ser también que un Espíritu las 
asista y aproveche sus disposiciones naturales». 

OBSERVACIÓN. Sucede con esas personas como con los sonám-
bulos, que pueden obrar con o sin el concurso de un Espíritu. 
(Véase en el capítulo sobre los médiums, el apartado relativo a 
los médiums sonámbulos). 

21. El Espíritu que actúa sobre los cuerpos solidos para mover-
los, ¿se encuentra en la sustancia misma de los cuerpos, o 
fuera de esta sustancia? 

«Ambas cosas. Dijimos que la materia no es un obstáculo 
para los Espíritus, que todo lo penetran. Una porción del 
periespíritu se identifica, por decirlo así, con el objeto en el 
que penetra». 



TEORÍA DE LAS MANIFESTACIONES FÍSICAS 

 97 

22. ¿Cómo hace el Espíritu para golpear? ¿Se sirve de un objeto 
material? 

«No, como tampoco se sirve de sus brazos para levantar la 
mesa. Bien sabéis que no tiene martillo a su disposición. Su 
martillo es el fluido combinado, puesto en acción por su 
voluntad para mover o para golpear. Cuando mueve, la luz 
os permite la vista de los movimientos. Cuando golpea, el 
aire os trae el sonido». 

23. Concebimos esto cuando golpea sobre un cuerpo duro, 
pero ¿cómo puede hacer que escuchemos ruido o sonidos 
articulados en el aire? 

«Puesto que actúa sobre la materia, puede obrar sobre el 
aire lo mismo que sobre la mesa. En cuanto a los sonidos 
articulados, puede imitarlos como todos los demás rui-
dos». 

24. Decís que el Espíritu no se sirve de sus manos para mover 
la mesa. Sin embargo, se ha visto en ciertas manifestaciones 
visuales aparecer manos cuyos dedos se paseaban sobre un 
teclado, pulsaban las teclas, y dejaban oír sonidos. ¿No pa-
recería que el movimiento de las teclas se producía por la 
presión de los dedos? ¿No es también esa presión directa y 
real como cuando se hace sentir sobre nosotros mismos 
cuando esas manos dejan señales en la piel? 

«No podéis comprender la naturaleza de los Espíritus y su 
manera de actuar sino por comparaciones que solo os dan 
una idea incompleta, y es un error querer siempre asimilar 
sus procedimientos a los vuestros. Sus procedimientos de-
ben estar en relación con su organización. ¿No os he dicho, 
que el fluido del periespíritu penetra la materia y se identi-
fica con ella, a la que anima con una vida artificial? Pues 
bien, cuando el Espíritu pone los dedos sobre las teclas, los 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IV 

 98 

pone realmente y hasta las mueve, pero no es mediante la 
fuerza muscular como comprime las teclas. Lo que hace es 
animarlas como anima la mesa y las teclas, obedeciendo a 
su voluntad, se mueven y tocan las cuerdas. En esto sucede 
también una cosa que os será difícil comprender, y es que 
ciertos Espíritus están tan poco adelantados y de tal modo 
materializados, comparados con los Espíritus elevados, que 
conservan todavía las ilusiones de la vida terrestre, y creen 
actuar como cuando tenían su cuerpo. No se dan cuenta de 
la verdadera causa de los efectos que producen, lo mismo 
que un hombre del campo tampoco comprende la teoría de 
los sonidos que articula. Preguntadles cómo tocan el piano 
y os dirán que golpean las teclas con sus dedos, porque 
creen golpear. El efecto se produce instintivamente en ellos 
sin que sepan cómo, y sin embargo es por su voluntad. Lo 
mismo sucede cuando hacen que se escuchen palabras». 

OBSERVACIÓN. Resulta de estas explicaciones que los Espíritus 
pueden producir todos los efectos que nosotros mismos produ-
cimos, pero por medios apropiados a su organización. Ciertas 
fuerzas que les son propias reemplazan a los músculos que nos 
son necesarios para actuar, de la misma manera que, en el mudo, 
el gesto reemplaza la palabra que le falta.  

25. Entre los fenómenos que se citan como prueba de la acción 
de una potencia oculta, los hay que son evidentemente con-
trarios a todas las leyes conocidas de la naturaleza. ¿No 
parece que debe entonces permitirse la duda? 

«Es que el hombre está lejos de conocer todas las leyes de la 
naturaleza. Si las conociese todas, sería un Espíritu superior. 
Cada día, sin embargo, da un desmentido a aquellos que, 
creyendo saberlo todo, pretenden poner límites a la natura-
leza, y no por eso son menos orgullosos. Descorriendo sin 
cesar el velo de nuevos misterios, Dios advierte al hombre 



TEORÍA DE LAS MANIFESTACIONES FÍSICAS 

 99 

para que desconfíe de sus propias luces, porque vendrá un 
día en que la ciencia del más sabio será confundida. ¿No 
tenéis todos los días ejemplos de cuerpos animados de un 
movimiento capaz de vencer la fuerza de gravitación? La 
bala de cañón lanzada al aire ¿no vence esta fuerza por un 
momento? Pobres hombres que creéis ser muy sabios, y cuya 
tonta vanidad es a cada instante derrotada, sabed, pues, que 
aún sois muy pequeños». 

75. Estas explicaciones son claras, categóricas, y sin ambigüedad. De 
ellas resulta este punto capital, que el fluido universal, donde re-
side el principio de la vida, es el agente principal de las 
manifestaciones, y recibe su impulso del Espíritu, ya sea encar-
nado o errante. Este fluido condensado constituye el periespíritu 
o envoltura semimaterial del Espíritu. En el estado de encarna-
ción, el periespíritu está unido a la materia del cuerpo; en el estado 
errante, es libre. Cuando el Espíritu está encarnado, la sustancia 
del periespíritu está más o menos ligada, más o menos adherida, 
si se puede expresar así. En ciertas personas hay una especie de 
emanación de ese fluido como consecuencia de su constitución fí-
sica, y esto es lo que, propiamente hablando, constituye los 
médiums de influencias físicas. La emisión del fluido animalizado 
puede ser más o menos abundante, su combinación más o menos 
fácil, de ahí los médiums más o menos potentes. Dicha emisión 
no es permanente, y así se explica la intermitencia de esa fuerza. 

76. Pongamos una comparación. Cuando se tiene la voluntad de ac-
tuar materialmente sobre un punto cualquiera situado a distancia, 
el pensamiento es el que quiere, pero el pensamiento solo no va a 
golpear ese punto. Necesita un intermediario que él mismo dirige: 
un bastón, un proyectil, una corriente del aire, etc. Observad tam-
bién que el pensamiento no obra directamente sobre el bastón, 
porque, si no lo sujetamos, no obrará por sí solo. El pensamiento, 
que no es más que el Espíritu encarnado en nosotros, está unido 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IV 

 100 

al cuerpo por el periespíritu. Ahora bien, no puede actuar sobre el 
cuerpo sin el periespíritu, como no puede obrar sobre el bastón sin 
el cuerpo. Actúa sobre el periespíritu, porque es la sustancia con 
la que tiene más afinidad. El periespíritu actúa sobre los músculos, 
los músculos sujetan el bastón y el bastón golpea el objetivo. 
Cuando el Espíritu no está encarnado necesita un auxiliar exterior. 
Este auxiliar es el fluido, con cuya ayuda hace que el objeto sea 
apropiado para seguir el impulso de su voluntad.  

77. De este modo, cuando se da movimiento a un objeto, levantándolo 
o lanzándolo al aire, no es el Espíritu quien lo agarra, lo empuja o 
levanta, como haríamos nosotros con la mano. El Espíritu lo sa-
tura, por decirlo así, con su fluido combinado con el del médium, 
y el objeto, momentáneamente vivificado, actúa como lo haría un 
ser vivo, con la diferencia de que, al no tener voluntad propia, 
sigue el impulso de la voluntad del Espíritu. 

Puesto que el fluido vital, impulsado en cierto modo por el Es-
píritu, da una vida artificial y momentánea a los cuerpos inertes, 
y dado que el periespíritu no es más que este mismo fluido vital, 
se deduce que cuando el Espíritu está encarnado, es él quien da 
vida a su cuerpo por medio de su periespíritu, al que permanece 
unido mientras el organismo lo permite. Cuando el Espíritu se re-
tira, el cuerpo muere. Ahora bien, si en lugar de una mesa se talla 
una estatua de madera y se actúa sobre ella como sobre una mesa, 
se tendrá una estatua que se moverá, golpeará, que responderá con 
movimientos y golpes. Tendremos, en una palabra, una estatua 
momentáneamente animada por una vida artificial. Y lo mismo 
que se ha dicho «mesas parlantes», se podría decir «estatuas par-
lantes». ¿Qué luz no arroja esta teoría sobre una multitud de 
fenómenos hasta ahora sin solución? ¿Cuántas alegorías y efectos 
misteriosos no explica? 



TEORÍA DE LAS MANIFESTACIONES FÍSICAS 

 101 

78. Los incrédulos, sin embargo, objetan que la suspensión de las me-
sas sin punto de apoyo es imposible, porque es contrario a la ley 
de gravitación. Les respondemos, primero, que su negación no es 
una prueba. En segundo lugar, si el hecho existe, por más que sea 
contrario a todas las leyes conocidas, esto probaría una cosa: que 
se basa en una ley desconocida y que los que niegan no pueden 
tener la pretensión de conocer todas las leyes de la naturaleza. 
Acabamos de explicar esta ley, pero esto no es una razón para que 
sea aceptada por ellos, precisamente porque ha sido dada por Es-
píritus que han dejado su vestidura terrestre, en lugar de serlo por 
Espíritus que la tienen todavía y que se sientan en la Academia. 
De tal suerte, que si el Espíritu de Arago, cuando estaba vivo, hu-
biese presentado esta ley, la habrían aceptado a ojos cerrados; 
pero, dada por el Espíritu de Arago muerto, es una utopía, ¿Por 
qué? Porque creen que al morir Arago, todo está muerto en él. No 
tenemos la pretensión de disuadirlos. Sin embargo, como esta ob-
jeción podría incomodar a ciertas personas, vamos a procurar 
contestarla colocándonos en su punto de vista, esto es, prescin-
diendo por un instante de la teoría de la animación artificial. 

79. Cuando se hace el vacío bajo la campana de una máquina neumá-
tica, la campana se adhiere con tal fuerza, que es imposible 
levantarla por causa del peso de la columna de aire que pesa sobre 
ella. Si se deja entrar el aire, la campana se levanta con la mayor 
facilidad, porque el aire de abajo contrarresta al de arriba. Sin em-
bargo, abandonada a sí misma, permanecerá en su sitio por efecto 
de la ley de gravitación. Ahora bien, si el aire de abajo está com-
primido, si tiene una densidad mayor que el de arriba, la campana 
se levantará a pesar de la gravitación. Y si la corriente de aire es 
rápida y violenta, podrá sostenerse en el espacio sin ningún apoyo 
visible, a la manera de esos muñecos que puestos en un surtidor 
de agua dan volteretas. ¿Por qué, entonces, el fluido universal, que 
es el elemento de toda materia, al acumularse alrededor de la 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IV 

 102 

mesa, no tendría la propiedad de disminuir o aumentar el peso 
específico relativo, como el aire lo hace con la campana de la má-
quina neumática, como el gas hidrógeno lo hace con los globos, 
sin que por ello se derogue la ley de la gravedad? ¿Conocéis todas 
las propiedades y todo el poder de este fluido? No. Pues bien, no 
neguéis un hecho porque no podéis explicarlo. 

80. Volvamos a la teoría del movimiento de las mesas. Si, por el medio 
indicado, el Espíritu puede levantar una mesa, puede levantar 
cualquier otra cosa: un sillón, por ejemplo. Si puede levantar un 
sillón, también puede, con fuerza suficiente, levantar al mismo 
tiempo a una persona sentada en él. Aquí está, pues, la explicación 
de este fenómeno que ha producido cien veces el señor Home en 
sí mismo y en otras personas. Lo repitió durante un viaje a Lon-
dres y, a fin de probar que los espectadores no eran víctimas de 
una ilusión óptica, hizo una señal en el techo con un lápiz y per-
mitió que pasaran algunas personas por debajo de él mientras 
estaba suspendido en el aire. Se sabe que Home es un poderoso 
médium de efectos físicos. En este caso, él era la causa eficiente y 
el objeto. 

81. Acabamos de referirnos al posible aumento de peso de los cuerpos. 
En efecto, es un fenómeno que se produce algunas veces, y que no 
es más anómalo que la prodigiosa resistencia de la campana bajo 
la presión de la columna atmosférica. Se ha visto que, bajo la in-
fluencia de ciertos médiums, objetos bastante ligeros ofrecían la 
misma resistencia, y cedían de repente al menor esfuerzo. En la 
referida experiencia, la campana no pesa en realidad ni más ni me-
nos por sí misma, pero parece más pesada por efecto de la causa 
exterior que actúa sobre ella. Probablemente, en el caso que nos 
ocupa, sucede lo mismo. La mesa tiene siempre el mismo peso in-
trínseco, porque su masa no ha aumentado. Pero una fuerza 
externa se opone a su movimiento, y esta causa puede estar en los 
fluidos circundantes que la penetran, como la que aumenta o 



TEORÍA DE LAS MANIFESTACIONES FÍSICAS 

 103 

disminuye el peso aparente de la campana está en el aire. Haced el 
experimento de la campana neumática delante de un campesino 
ignorante, y, al no comprender que es el aire —que no ve—, el que 
actúa, no será difícil convencerlo de que es el diablo. 

Puede que se diga que, como este fluido es imponderable, su 
acumulación no puede aumentar el peso de un objeto. De acuerdo. 
Pero observad que, si nos hemos servido de la palabra acumula-
ción, es por comparación y no por asimilación absoluta con el aire. 
Este es imponderable, pero nada lo prueba. Su naturaleza íntima 
nos es desconocida, y estamos lejos de conocer todas sus propie-
dades. Antes de que se hubiera experimentado con el peso del aire, 
no se sospechaban sus efectos. La electricidad también se clasifica 
entre los fluidos imponderables. Sin embargo, un cuerpo puede ser 
retenido por una corriente eléctrica y ofrecer una gran resistencia 
al que quiera levantarlo. Por lo tanto, aparentemente se ha vuelto 
más pesado. Como no podemos ver el soporte, sería ilógico con-
cluir que no existe. El Espíritu puede, pues, tener recursos que nos 
son desconocidos. La naturaleza nos prueba todos los días que su 
potencia no se detiene en el testimonio de los sentidos. 

Solo puede explicarse por una causa semejante el fenómeno 
singular, del que se han visto muchos ejemplos, de una joven débil 
y delicada que levanta con dos dedos, sin esfuerzo y como una 
pluma, a un hombre fuerte y robusto junto con la silla en que está 
sentado. Lo que prueba una causa exterior a la persona, es el ca-
rácter intermitente de la facultad. 





 

 

CAPÍTULO V 

MANIFESTACIONES FÍSICAS 
ESPONTÁNEAS 

RUIDOS, ALBOROTOS Y PERTURBACIONES. 

OBJETOS QUE SE LANZAN. FENÓMENO DE LOS 

APORTES  

82. Los fenómenos a que acabamos de referirnos son provocados, 
pero sucede algunas veces que se producen de manera espontánea, 
sin participación alguna de la voluntad. Muy al contrario, pues a 
menudo son muy molestos. Lo que excluye, además, la idea de que 
puedan ser un efecto de la imaginación sobrexcitada por las ideas 
espíritas, es que se manifiestan en personas que jamás han oído 
hablar de ellas, y en el momento en que menos lo esperan. Estos 
fenómenos, a los que se podría llamar espiritismo práctico natural, 
son muy importantes, porque no puede haber sospecha de conni-
vencia. Por eso, invitamos a las personas que se ocupan de los 
fenómenos espíritas a que recojan todos los hechos de este género 
que lleguen a su conocimiento, y sobre todo a que verifiquen con 
cuidado su realidad mediante un estudio minucioso de las circuns-
tancias, a fin de asegurarse de que no se trata de una ilusión o de 
una mistificación. 

83. De todas las manifestaciones espíritas, las más sencillas y frecuen-
tes son los ruidos y los golpes. Aquí sobre todo es donde se debe 
temer la ilusión, porque una multitud de causas naturales puede 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 106 

producirlos: el viento que silba o que agita un objeto, un cuerpo 
que movemos sin apercibirnos de ello, un efecto acústico, un ani-
mal oculto, un insecto, etc., y también las bromas de mal gusto de 
algunas personas. Los ruidos espíritas tienen, por otra parte, un 
carácter particular, con una intensidad y un timbre muy variados, 
que los distinguen fácilmente y que no permiten confundirlos con 
el crujido de la madera, el chisporroteo del fuego, o el monótono 
tictac de un reloj de pared. Son golpes secos, tan pronto sordos, 
débiles y ligeros, como claros, nítidos, algunas veces estrepitosos, 
que cambian de lugar y se repiten sin tener una regularidad mecá-
nica. De todos los medios de comprobación, el más eficaz, el que 
no puede dejar duda sobre su origen, es la obediencia a la volun-
tad. Si los golpes se oyen en el paraje designado, si responden al 
pensamiento por su número y su intensidad, no se puede descono-
cer en ellos una causa inteligente. Pero la falta de obediencia a la 
voluntad no es siempre una prueba contraria. 

84. Admitamos ahora que, por una indagación minuciosa, se adquiere 
la certeza de que los ruidos o todos los demás efectos son manifes-
taciones reales. ¿Es racional asustarse? Seguramente que no, 
porque en ningún caso podría haber el menor peligro. Las perso-
nas a quienes se persuade de que los produce el diablo, son las 
únicas que pueden verse afectadas de un modo molesto, como los 
niños a quienes se atemoriza con las brujas. Hay que reconocer 
que estas manifestaciones adquieren, en ciertas circunstancias, 
proporciones de una persistencia desagradable, y es muy natural 
que se desee desembarazarse de ellas. Con este motivo es necesaria 
una explicación. 

85. Hemos dicho que las manifestaciones físicas tienen por objeto lla-
mar nuestra atención sobre alguna cosa y convencernos de la 
presencia de una potencia superior al hombre. También dijimos 
que los Espíritus elevados no se ocupan de esta clase de manifes-
taciones y que se sirven de los Espíritus inferiores para producirlas, 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 107 

como nosotros nos servimos de los criados para el trabajo pesado, 
y con el fin que acabamos de indicar. Una vez conseguido el obje-
tivo, la manifestación material cesa, porque ya no es necesaria. 
Uno o dos ejemplos harán que esto se comprenda mejor. 

86. Hace algunos años, al principio de mis estudios sobre el espiri-
tismo, una tarde en que estaba ocupado en un trabajo sobre esta 
materia, oí golpes a mi alrededor durante cuatro horas consecuti-
vas. Era la vez primera que semejante cosa me sucedía. Constaté 
que los golpes no tenían ninguna causa accidental, pero por el mo-
mento no pude saber más. En esa época yo tenía ocasión de ver 
con frecuencia a un excelente médium escribiente. Al día siguiente, 
interrogué al Espíritu que se comunicaba por su mediación sobre 
la causa de aquellos golpes. Me respondió: 

—Es tu Espíritu familiar, que quiere hablarte.  

—¿Qué quería decirme?  

—Tú mismo puedes preguntárselo, porque está aquí.  

Así pues, interrogué a ese Espíritu, que se dio a conocer con un 
nombre alegórico (supe después por otros Espíritus que pertenece 
a un orden muy elevado, y que desempeñó un papel importante en 
la Tierra). Me señaló errores en mi trabajo, indicándome las líneas 
en que se encontraban, me dio útiles y sabios consejos, y añadió 
que estaría siempre conmigo y vendría a mi llamamiento todas las 
veces que quisiera consultarle alguna cuestión. En efecto, desde 
entonces no me ha abandonado nunca. Me ha dado muchas prue-
bas de gran superioridad, y su intervención benévola y eficaz se 
me ha manifestado tanto en los asuntos de la vida material como 
en lo que concierne a las cuestiones metafísicas. Pero desde nuestra 
primera conversación los golpes cesaron. ¿Qué quería, en reali-
dad? Entrar en comunicación regular conmigo, pero para eso le 
era preciso advertirme. Una vez dado y explicado el aviso, y esta-
blecidas las relaciones regulares conmigo, los golpes se hicieron 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 108 

inútiles y por lo tanto cesaron. Cuando los soldados están forma-
dos ya no se toca diana para despertarlos. 

Un hecho casi parecido ocurrió a uno de nuestros amigos. 
Desde hacía algún tiempo, en su habitación resonaban ruidos di-
versos que se hacían muy incómodos. Cuando se presentó la 
ocasión de interrogar sobre ello al Espíritu de su padre, por un 
médium escribiente, supo lo que le requería, hizo lo que le fue re-
comendado, y desde entonces nada más oyó. Es de notar que las 
personas que tienen con los Espíritus un medio regular y fácil de 
comunicación, rara vez tienen manifestaciones de este género y 
esto es comprensible. 

87. Las manifestaciones espontáneas no se limitan siempre a ruidos y 
golpes. Degeneran a veces en verdadero alboroto y en perturba-
ciones. Muebles y objetos diversos son derribados, proyectiles de 
toda clase se lanzan desde fuera, puertas y ventanas se abren y 
cierran por manos invisibles, se rompen los cristales, todo lo cual 
no puede atribuirse a una ilusión. 

El trastorno a menudo es muy real, pero a veces solo tiene la 
apariencia de la realidad. Se oye alboroto en una habitación inme-
diata, un ruido de vajilla que cae y se hace pedazos, troncos que 
ruedan por el piso. Y cuando se va a ver lo que hay, se encuentra 
todo tranquilo y en orden. Después, apenas se ha salido, comienza 
de nuevo la algazara. 

88. Las manifestaciones de este género no son ni raras ni nuevas. Hay 
pocas crónicas locales que no encierren alguna historia de esta 
clase. Sin duda el miedo ha exagerado muchas veces los hechos, 
que han debido adquirir proporciones extraordinariamente ridí-
culas al pasar de boca en boca. Con ayuda de la superstición, las 
casas donde tuvieron lugar estos hechos fueron reputadas como 
encantadas por el diablo, y de ahí todos los cuentos maravillosos 
o terribles de aparecidos o almas del otro mundo. Por otro lado, 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 109 

la astucia no ha dejado escapar tan buena ocasión para explotar 
la credulidad y a menudo en provecho de intereses personales. Por 
lo demás, se comprende la impresión que hechos de esta índole    
—incluso reducidos a su realidad— pueden causar sobre caracte-
res débiles y predispuestos por la educación a ideas supersticiosas. 
El medio más seguro de prevenir los inconvenientes que pudiesen 
ocurrir, puesto que no se pueden impedir, es hacer conocer la verdad. 
Las cosas más sencillas vienen a ser espantosas cuando se ignora la 
causa. Cuando las personas se hayan familiarizado con los Espíritus, 
y aquellos a quienes se manifiestan no crean ya tener una legión de 
demonios que les pisan los talones, dejarán de tener miedo. 

Se puede ver en la Revista Espírita la descripción de muchos 
hechos auténticos de este género, entre otros, la historia del Espí-
ritu golpeador de Bergzabern, cuyas bromas de mal gusto duraron 
más de ocho años (números de mayo, junio y julio de 1858); la de 
Dibbelsdorf (agosto de 1858); la del panadero de Grandes-Ventes, 
cerca de Dieppe (marzo de 1860); la de la calle des Noyers, en 
París (agosto de 1860); la del Espíritu de Castelnaudary, con el 
título de Historia de un condenado (febrero de 1860); la del fabri-
cante de San Petersburgo (abril de 1860), y muchas otras. 

89. Los hechos de esta naturaleza tienen frecuentemente el carácter de 
una verdadera persecución. Conocemos a seis hermanas que vi-
vían juntas, y que durante muchos años encontraban por la 
mañana sus ropas esparcidas, ocultadas hasta en los techos, des-
garradas y cortadas a trozos, a pesar de cuantas precauciones 
tomaban para encerrarlas bajo llave. Ha ocurrido muchas veces, 
que personas acostadas y perfectamente despiertas veían sacudir 
las cortinas, arrancar con violencia las colchas y las almohadas, 
siendo suspendidas sobre sus colchones, y aun arrojadas fuera de 
la cama. Estos hechos son más frecuentes de lo que se cree, pero 
la mayor parte de las veces los que son víctimas no se atreven a 
hablar por temor al ridículo. Tenemos conocimiento de ciertos 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 110 

individuos a quienes se ha querido curar de lo que se consideraba 
alucinación, sometiéndolos al tratamiento de los enajenados, y se 
les ha hecho volver realmente locos. La medicina no puede com-
prender estas cosas, porque solo admite entre las causas el 
elemento material, de donde resultan equivocaciones a menudo 
funestas. Algún día la historia contará ciertos tratamientos del si-
glo diecinueve como se cuentan hoy ciertos procedimientos de la 
Edad Media. 

Admitimos perfectamente que ciertos hechos son obra de la 
malicia o de la malevolencia. Pero si cuando se han hecho todas 
las averiguaciones, resulta probado que no son obra de los hom-
bres, es preciso admitir que son, unos dirán obra del diablo, 
nosotros diremos de los Espíritus. Pero ¿de qué Espíritus? 

90. Los Espíritus superiores, como entre nosotros los hombres graves 
y serios, no se divierten haciendo ruido. Muchas veces hemos evo-
cado a los Espíritus golpeadores para preguntarles el motivo que 
los conduce para alterar así el reposo. La mayor parte no tienen 
otro objetivo que el de divertirse. Son Espíritus más ligeros que 
malos, que se ríen de los sustos que ocasionan, y de las investiga-
ciones inútiles que se hacen para descubrir la causa del desorden. 
A menudo se encarnizan con un individuo que se complacen en 
vejar, y al que persiguen de casa en casa. Otras veces se aferran a 
un lugar sin otro motivo que su capricho. Algunas veces también 
es una venganza que ejercen, como tendremos ocasión de ver. En 
ciertos casos, su intención es más loable: quieren llamar la aten-
ción y ponerse en relación ya sea para dar una advertencia útil a 
la persona a la cual se dirigen o para pedir alguna cosa para ellos 
mismos. Muchas veces hemos visto que pedían oraciones. Otras 
veces solicitar el cumplimiento, en su nombre, de un voto que no 
habían podido cumplir. Y otras, en fin, querían, en interés de su 
propio reposo, reparar una mala acción cometida por ellos cuando 
estaban vivos. En general es un error asustarse de ellos. Su 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 111 

presencia puede ser inoportuna, pero no peligrosa. Por lo demás, 
es comprensible el deseo que se tiene de desembarazarse de esto, y 
generalmente se hace todo lo contrario de lo que debería hacerse. 
Si se trata de Espíritus que se divierten, cuanto más en serio se les 
toma, tanto más persisten, como los muchachos traviesos que hos-
tigan a quienes ven que se impacientan, y asustan a los miedosos. 
Si tomáramos la prudente decisión de reírnos de sus bromas pesa-
das, acabarían por cansarse y dejarnos tranquilos. Conocemos a 
alguien que, lejos de irritarse, les incitaba, desafiándolos a que hi-
cieran tal o cual cosa, y al cabo de algunos días ya no volvieron. 
Pero, como hemos dicho, los hay cuyo motivo es menos frívolo. 
Por eso es siempre útil saber lo que quieren. Si piden alguna cosa, 
se puede estar seguro de que cesarán sus visitas después de estar 
satisfecho su deseo. El mejor medio de informarse sobre el parti-
cular es evocar al Espíritu por conducto de un buen médium 
escribiente. En sus contestaciones veremos en seguida con quién 
tratamos y obraremos en consecuencia. Si es un Espíritu desgra-
ciado, la caridad exige que se le trate con la consideración que 
merece. Si es un bromista de mal gusto, se puede actuar con él sin 
cumplimientos. Si es malévolo, es preciso rogar a Dios que se me-
jore. De cualquier modo, la oración siempre dará un buen 
resultado. Pero se ríen de la gravedad de las fórmulas del exor-
cismo y no hacen ningún caso de ellas. Si se puede entrar en 
comunicación con ellos es menester desconfiar de los calificativos 
burlescos o espantosos que ellos mismos se atribuyen algunas ve-
ces para divertirse de la credulidad. 

Volveremos a tratar más detalladamente de este asunto y de 
las causas que muchas veces hacen ineficaces las plegarias, en los 
capítulos sobre los lugares visitados por los Espíritus y la obsesión. 

91. Estos fenómenos, aunque ejecutados por Espíritus inferiores, son 
muchas veces provocados por Espíritus de un orden más elevado, 
con el fin de convencer de la existencia de los seres incorpóreos y 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 112 

de un poder superior al hombre. La repercusión que resulta de 
estos hechos y el espanto que causan llaman la atención y acaba-
rán por hacer abrir los ojos a los más incrédulos. Estos últimos 
encuentran más sencillo atribuir semejantes fenómenos a la ima-
ginación, explicación muy cómoda y que dispensa de dar otra. Sin 
embargo, cuando los objetos son revueltos, o se os han arrojado a 
la cabeza, sería preciso una imaginación muy complaciente para 
figurarse que semejantes cosas suceden, cuando no existen. 
Cuando se observa un efecto cualquiera, este efecto tiene necesa-
riamente una causa. Si una fría y tranquila observación nos 
demuestra que este efecto es independiente de toda voluntad hu-
mana y de cualquier causa material, si además nos da señales 
evidentes de inteligencia y de libre voluntad, lo que es la señal más 
característica, por fuerza hemos de atribuirlo a una inteligencia 
oculta. ¿Quiénes son estos seres misteriosos? Eso es lo que los es-
tudios espíritas nos revelan de la manera menos discutible, por los 
medios que nos proporcionan para comunicarnos con ellos. Estos 
estudios nos enseñan lo que pueda haber de real, de falso o de 
exagerado en los fenómenos que no comprendemos. Si se produce 
un efecto insólito, un ruido, un movimiento, aun cuando sea una 
aparición, el primer pensamiento que se debe tener es que se debe 
a una causa completamente natural, por ser la más probable. En-
tonces es preciso buscar esta causa con el mayor cuidado, y no 
admitir la intervención de los Espíritus, sino a ciencia cierta. Este 
es el medio de no engañarse. Aquél que, por ejemplo, sin estar 
cerca de nadie, recibiese un bofetón o bastonazos en la espalda, 
como se ha visto, no podría dudar de la presencia de un ser invi-
sible. 

Se debe estar preparado no solo contra los relatos que pueden 
ser más o menos exagerados, sino contra las propias impresiones, 
y no atribuir un origen oculto a todo lo que no se comprende. Una 
infinidad de causas muy sencillas y naturales pueden producir 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 113 

efectos extraños en el primer momento, y sería una verdadera su-
perstición ver por todas partes Espíritus ocupados en derribar 
muebles, romper la vajilla, suscitar en fin los mil trastornos do-
mésticos que es más prudente considerar producto de la torpeza. 

92. La explicación dada del movimiento de los cuerpos inertes se 
aplica naturalmente a todos los efectos espontáneos que acabamos 
de ver. Los ruidos, aunque más fuertes que golpes que resuenan en 
la mesa, tienen la misma causa. Los objetos lanzados o cambiados 
de su sitio lo son por la misma fuerza que levanta un objeto cual-
quiera. Una circunstancia viene también aquí en apoyo de esta 
teoría. Se podría preguntar dónde está el médium en este caso. Los 
Espíritus nos han dicho que en semejante caso hay siempre alguno 
cuyo poder se ejerce sin que él lo sepa. Las manifestaciones espon-
táneas se producen muy raramente en lugares aislados. Tienen 
lugar casi siempre en casas habitadas, y por causa y mediación de 
ciertas personas que ejercen una influencia sin quererlo. Estas per-
sonas son verdaderos médiums que ignoran su facultad, y que 
nosotros llamamos por esta razón médiums naturales. Son, con 
respecto a los otros médiums, lo que los sonámbulos naturales son 
con respecto a los sonámbulos magnéticos, que también son dig-
nos de observar. 

93. La intervención voluntaria o involuntaria de una persona dotada 
de cierta aptitud especial para la producción de estos fenómenos 
parece ser necesaria en la mayor parte de los casos, aunque haya 
algunos en que el Espíritu parezca actuar solo. Pero entonces po-
dría ser que tomase el fluido animalizado de otra parte que no 
fuera una persona presente. Esto explica por qué los Espíritus que 
nos rodean sin cesar no producen a cada instante perturbaciones. 
En primer lugar, es menester que el Espíritu lo quiera, que tenga 
un fin, un motivo, pues de lo contrario nada hace. Luego se re-
quiere que encuentre, precisamente en el lugar en que quiera 
actuar, una persona apta para secundarlo, coincidencia que sucede 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 114 

muy raramente. Si esta persona llega de forma inesperada, se apro-
vecha de ello. A pesar de la reunión de circunstancias favorables, 
podría también ser impedido por una voluntad superior que no le 
permitiese obrar a su gusto. Puede que solo se le permita hacerlo 
dentro de ciertos límites, y en el caso de que sus manifestaciones 
sean consideradas útiles, ya sea como medio de convicción, o 
como prueba para la persona que es objeto de ellas. 

94. Solo citaremos, a este respecto, la conversación mantenida a pro-
pósito de los hechos que tuvieron lugar en junio de 1860 en la 
calle des Noyers, en París. Se encontrarán los detalles en la Revista 
Espírita, de agosto de 1860. 

1. (A san Luis). ¿Tendríais la bondad de decirnos si los hechos 
que se dice que sucedieron en la calle des Noyers son reales? 
En cuanto a su posibilidad no lo dudamos. 

«Sí, esos hechos son verdaderos. Solo que la imaginación de 
los hombres los ha exagerado, ya sea por miedo, o por iro-
nía. Pero lo repito, son verdaderos. Estas manifestaciones 
son provocadas por un Espíritu que se divierte alguna vez a 
costa de los habitantes del lugar». 

2. ¿Hay en la casa una persona que sea la causa de estas mani-
festaciones? 

«Esas manifestaciones son siempre causadas por la presen-
cia de la persona a la cual se ataca. El Espíritu perturbador 
tiene algo contra el habitante del lugar donde está, quiere 
molestarlo, o incluso busca desalojarlo». 

3. Nosotros preguntamos si, entre los habitantes de la casa, 
¿hay alguno que sea causa de estos fenómenos por una in-
fluencia medianímica espontánea e involuntaria? 

«Es necesario que así sea, pues de lo contrario el hecho no 
podría tener lugar. Un Espíritu habita en un lugar predilecto 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 115 

para él. Permanece en inacción hasta que una naturaleza que 
le sea conveniente se presente en el lugar. Cuando esta per-
sona llega, él se divierte tanto como puede». 

4. La presencia de esta persona en los mismos lugares, ¿es in-
dispensable? 

«Es el caso más ordinario, y este es el del hecho que citáis. 
Por eso he dicho que, de no ser así, el hecho no podría tener 
lugar, pero no he querido generalizar. Hay casos en que la 
presencia inmediata no es necesaria». 

5.  Al ser estos Espíritus siempre de un orden inferior, la apti-
tud que tenga una persona para servirles de auxiliar ¿es una 
presunción desfavorable para la persona? ¿Denota esto una 
simpatía con los seres de esta naturaleza? 

«No precisamente, porque esta aptitud proviene de una dis-
posición física. Sin embargo, anuncia muy a menudo una 
tendencia material que sería preferible no tener, pues cuanto 
más está elevado se está moralmente, más se atrae hacia sí a 
los buenos Espíritus, que alejan necesariamente a los ma-
los». 

6. ¿Dónde va a buscar el Espíritu los proyectiles de que se sirve? 

«Estos objetos diversos la mayoría de las veces son encon-
trados en los mismos lugares o en los alrededores. Una 
fuerza que proviene del Espíritu los lanza al espacio, y caen 
en el paraje designado por él». 

7. Puesto que las manifestaciones espontáneas son muchas ve-
ces permitidas y aun provocadas, con el fin de convencer, 
nos parece que, si ciertos incrédulos fuesen personalmente 
objeto de ellas, se verían forzados a rendirse a la evidencia. 
Se quejan algunas veces de no poder ser testigos de hechos 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 116 

concluyentes. ¿No dependería de los Espíritus hacer que se 
les dé alguna prueba sensible? 

«Los ateos y los materialistas ¿no son a cada instante testi-
gos de los efectos del poder de Dios y del pensamiento? Esto 
no les impide negar a Dios y al alma. Los milagros de Jesús 
¿convirtieron a todos sus contemporáneos? Los fariseos que 
le decían: «Maestro, muéstranos algún prodigio» ¿no se pa-
recen a los que en vuestros tiempos piden que les hagáis ver 
manifestaciones? Si no se han convencido con las maravillas 
de la Creación, tampoco lo harían, aunque los Espíritus se 
les apareciesen de la manera más evidente, porque su orgullo 
los hace como los caballos rebeldes. Las ocasiones de ver no 
les faltarán, si las buscan de buena fe, por eso Dios no juzga 
oportuno hacer por ellos más de lo que hace por aquellos 
que buscan sinceramente la instrucción, pues solo recom-
pensa a los hombres de buena voluntad. Su incredulidad no 
impedirá que se cumpla la voluntad de Dios. Ya veis que no 
ha impedido a la doctrina su propagación. Cesad, pues, de 
inquietaros por su oposición, que es a la doctrina lo que la 
sombra es al cuadro, le da mayor relieve. ¿Qué méritos ten-
drían si fuesen convencidas por la fuerza? Dios les deja toda 
la responsabilidad de su terquedad, y esta responsabilidad 
será más terrible de lo que pensáis. Bienaventurados los que 
creen sin haber visto, dijo Jesús, porque esos no dudan del 
poder de Dios». 

8. ¿Creéis que sería útil evocar a ese Espíritu para pedirle algu-
nas explicaciones? 

«Evocadlo, si queréis, pero es un Espíritu inferior que no os 
dará más que contestaciones bastantes insignificantes». 

95. Conversación con el Espíritu perturbador de la calle des Noyers. 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 117 

1. Evocación. 

«¿Por qué me llamáis? ¿Queréis acaso que os apedree? ¡Sería 
bonito ver un sálvese quien pueda, a pesar de vuestro aire 
de valentía!». 

2. Aunque nos apedreases, no nos asustarías por eso. Y quisié-
ramos saber si podrías hacerlo. 

«Aquí podría ser que no pudiera. Tenéis un guardián que 
vela mucho por vosotros». 

3. En la calle des Noyers, ¿había una persona que te servía de 
auxiliar para facilitarte las bromas pesadas que hacías a los 
habitantes de la casa? 

«Ciertamente encontré un buen instrumento, y ningún Espí-
ritu docto, sabio y mojigato para impedírmelo, porque soy 
alegre y me gusta divertirme de cuando en cuando». 

4. ¿Qué persona te ha servido de instrumento? 

«Una criada». 

5. ¿Te servía de auxiliar sin saberlo? 

«¡Oh! sí, ¡pobre muchacha! Ella era la que más se asus-
taba». 

6. ¿Obrabas con un propósito hostil? 

«Yo no tenía ningún fin hostil, pero los hombres que de 
todo sacan partido, se aprovecharán de esto». 

7. ¿Qué quieres decir? No te comprendemos. 

«Procuraba divertirme, pero vosotros estudiaréis el asunto, 
y tendréis un hecho más para demostrar que existimos». 

8. Tú dices que no tenías ningún propósito hostil, y sin em-
bargo has roto todos los cristales de la habitación. De este 
modo has causado un perjuicio real. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 118 

«Es un detalle». 

9. ¿Dónde has conseguido los objetos que has lanzado? 

«Son bastante comunes. Los he encontrado en el patio, en 
los jardines vecinos». 

10. ¿Los has encontrado todos, o has fabricado algunos? (Véase 
después el cap. VIII). 

«Nada he creado, nada he compuesto». 

11. Si no los hubieras encontrado, ¿habrías podido fabricarlos? 

«Hubiera sido más difícil, pero en realidad, se mezclan ma-
teriales y esto forma cualquier cosa». 

12. Ahora dinos ¿cómo los has lanzado? 

«¡Ah! esto es más difícil de decir. Me he servido de la natu-
raleza eléctrica de la muchacha, junto con la mía menos 
material, y de este modo hemos podido transportar entre los 
dos las diversas materias». 

13. Pienso que querrás darnos algunos datos sobre tu persona. 
Dinos, primero, si hace mucho tiempo que has muerto. 

«Hace bastante tiempo, como una cincuentena de años». 

14. ¿Qué hacías cuando vivías? 

«Poca cosa de bueno. Recogía trapos en aquel barrio y me 
decían algunas veces tonterías, porque me gustaba mucho el 
licor rojo del buen Noé. Este es el motivo por el que quería 
que todos saliesen corriendo». 

15. ¿Eres tú mismo el que ha contestado a nuestras preguntas, y 
lo has hecho por tu propia voluntad? 

«Tenía un instructor». 

16. ¿Quién es? 

«Vuestro buen rey Luis». 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 119 

OBSERVACIÓN. Esta pregunta fue motivada por la naturaleza 
de ciertas respuestas, que parecían superar el alcance de este 
Espíritu, por el fondo de las ideas e incluso por la forma del 
lenguaje. No tiene nada de sorprendente que fuese ayudado por 
un Espíritu más esclarecido, que quiso aprovechar esta ocasión 
para darnos una instrucción. Este es un hecho muy común, 
pero la particularidad notable en esta circunstancia ha sido que 
la influencia del otro Espíritu se ha hecho notar en la misma 
escritura. La letra de las respuestas en que ha habido interve-
nido es más regular y corrida. Por el contrario, la del trapero 
es angulosa, gruesa, irregular, a menudo poco legible, y tiene 
otro carácter. 

17. ¿Qué haces ahora? ¿Te ocupas de tu porvenir? 

«Todavía no. Estoy errante. Se piensa tan poco en mí en la 
Tierra, que nadie ruega por mí. Por lo mismo que no me 
ayudan, no trabajo». 

OBSERVACIÓN. Se verá más adelante cuánto se puede contribuir 
al adelantamiento y alivio de los Espíritus inferiores por la ora-
ción y los consejos. 

18. ¿Cuál era tu nombre cuando vivías? 

«Jeannet». 

19. Pues bien, Jeannet, nosotros oraremos por ti. Dinos si nues-
tra evocación te ha complacido o te ha contrariado. 

«Más bien me ha complacido porque sois buenos mucha-
chos, gente alegre, aunque un poco austeros. Pero qué 
importa, me habéis escuchado y estoy contento». 

JEANNET 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 120 

Fenómeno de los aportes 

96. Este fenómeno no difiere de los que acabamos de mencionar sino
por la intención benévola del Espíritu que es su autor, por la na-
turaleza de los objetos, casi siempre elegantes, y por la manera
suave y muchas veces delicada con que son traídos. Consiste en el
aporte espontáneo de objetos que no existían en el lugar en que se
está. Lo más a menudo son flores, algunas veces frutas, cajas de
dulces, alhajas, etc.

97. Digamos, primeramente, que este fenómeno es uno de los que más
se prestan a la imitación, y que por consiguiente es preciso estar
en guardia contra la superchería. Se sabe hasta dónde puede llegar
el arte de la prestidigitación con relación a experiencias de este
género, pero, sin tratarse de un profesional, fácilmente se podría
ser víctima de una maniobra hábil e interesada. La mejor de todas
las garantías está en el carácter, la honradez notoria, y el desinterés
absoluto de la persona que obtiene semejantes efectos. En segundo
lugar, en el examen atento de todas las circunstancias en que los
hechos se producen. Y, por último, en el conocimiento esclarecido
del espiritismo, que es el único que permitirá descubrir lo que
fuera sospechoso.

98. La teoría del fenómeno de los aportes, y de las manifestaciones
físicas en general, se encuentra resumida de una manera notable
en la siguiente disertación por un Espíritu, cuyas comunicaciones
tienen un carácter incontestable de profundidad y de lógica. Mu-
chas de ellas se encontrarán en la continuación de esta obra. Este
Espíritu se ha dado a conocer con el nombre de Erasto, discípulo
de san Pablo, y como Espíritu protector del médium que le ha ser-
vido de intérprete.

«Para obtener fenómenos de este orden, Es absolutamente preciso 
tener consigo médiums que yo llamaría sensitivos, es decir, dotados 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 121 

del más alto grado de facultades medianímicas de expansión y de pe-
netrabilidad, porque el sistema nervioso de estos médiums, fácilmente 
excitable, les permite, por medio de ciertas vibraciones, proyectar al-
rededor de ellos su fluido animalizado con profusión. 

»Las naturalezas impresionables, las personas cuyos nervios vi-
bran al menor sentimiento, a la más pequeña sensación, que la 
influencia moral o física, interna o externa, sensibiliza, son sujetos 
muy aptos para ser excelentes médiums de efectos físicos de tangibili-
dad y de aportes. En efecto, su sistema nervioso, casi enteramente 
desprovisto de la envoltura refractaria que aísla este sistema en la ma-
yor parte de los otros encarnados, los hace apropiados para el 
desarrollo de estos diversos fenómenos. En consecuencia, con un su-
jeto de esta naturaleza, y cuyas otras facultades no sean hostiles a la 
medianimización, se obtendrán más fácilmente los fenómenos de tan-
gibilidad, los golpes dados en las paredes y en los muebles, los 
movimientos inteligentes e incluso la suspensión en el espacio de la 
materia inerte más pesada. Con mayor razón se obtendrán estos re-
sultados si, en lugar de un médium, se dispone de muchos que tengan 
las mismas dotes. 

»Pero de la producción de estos fenómenos a la obtención del fe-
nómeno de los aportes, hay mucha distancia, porque en este caso no 
solo el trabajo del Espíritu es más complejo, más difícil, sino que tam-
bién el Espíritu solo puede operar por medio de un único aparato 
medianímico, esto es, que varios médiums no pueden concurrir simul-
táneamente a la producción del mismo fenómeno. Por el contrario, 
acontece que la presencia de ciertas personas antipáticas al Espíritu 
que actúa obstaculiza radicalmente su operación. A estos motivos que, 
como veis, no dejan de tener importancia, añadid que los aportes ne-
cesitan siempre mayor concentración y al mismo tiempo mayor 
difusión de ciertos fluidos, y que solo pueden obtenerse con los mé-
diums mejor dotados, aquellos, en una palabra, cuyo aparato 
electromedianímico tenga mejores condiciones. 

»En general, los fenómenos de aportes son y seguirán siendo enor-
memente raros. No tengo necesidad de demostraros por qué son y 
serán menos frecuentes que los otros fenómenos de tangibilidad. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 122 

Vosotros mismos deduciréis lo que digo. Por otra parte, estos fenó-
menos son de tal naturaleza, que no solo todos los médiums no son 
apropiados para ello, sino que tampoco todos los Espíritus pueden 
producirlos. En efecto, es preciso que entre el Espíritu y el médium 
influido exista cierta afinidad, cierta analogía, cierta semejanza que 
permita a la parte expansible del fluido periespirítico10 del encarnado 
mezclarse, unirse y combinarse con el del Espíritu que quiere hacer un 
aporte. Esta fusión debe ser tal que la fuerza resultante venga a ser 
una, por decirlo así, de la misma manera que una corriente eléctrica, 
al actuar sobre el carbón, produce un único foco, una claridad única. 
Os preguntaréis: ¿Por qué esta unión, por qué esta fusión? Sucede que, 
para la producción de estos fenómenos, es preciso que las propiedades 
esenciales del Espíritu motor se aumenten con algunas del medianimi-
zado. El fluido vital, indispensable para la producción de todos los 
fenómenos medianímicos, es patrimonio exclusivo del encarnado, y 
por consiguiente el Espíritu que opera está obligado a impregnarse del 
mismo. Solo entonces puede, por medio de ciertas propiedades de 
vuestro centro ambiente, desconocidas para vosotros, aislar, volver 
invisibles y hacer mover ciertos objetos materiales, y a los mismos en-
carnados. 

»No me es permitido, por el momento, descorreros el velo de estas 
leyes particulares que rigen los gases y los fluidos que os cercan; pero, 
antes de que pasen muchos años, antes de que se cumpla una existen-
cia humana, la explicación de estas leyes y de estos fenómenos se os 
revelará, y veréis surgir y producirse una nueva variedad de médiums 
que caerán en un estado cataléptico especial desde que sean mediani-
mizados. 

»Ya veis de cuántas dificultades se encuentra rodeada la produc-
ción de los aportes. Podéis deducir de esto con toda lógica que los 
fenómenos de esta naturaleza son enormemente raros, como ya os 

 
10 Vemos que, cuando se trata de expresar una idea nueva para la cual no hay término 

en el lenguaje, los Espíritus saben perfectamente crear neologismos. Estas palabras, electrome-
dianímico y periespirítico, no son nuestras. Los que nos criticaron por la creación de las 
palabras espírita, espiritismo, periespíritu, que no tenían equivalente, también podrán hacer 
las mismas acusaciones a los Espíritus. (N. de A.K.) 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 123 

dije, y con tanta más razón que los Espíritus se prestan a ellos muy 
poco, porque esto motiva por su parte un trabajo casi material, lo que 
constituye molestia y fatiga para ellos. Por otra parte, acontece, ade-
más, que muchas veces, a pesar de su energía y su voluntad, el estado 
del mismo médium les opone una barrera insuperable. 

»Es pues evidente, y vuestro raciocinio lo sanciona, no dudo de 
ello, que los hechos tangibles de golpes, movimientos y suspensión son 
fenómenos sencillos que se operan por la concentración y la dilatación 
de ciertos fluidos, y que pueden ser provocados y obtenidos por la 
voluntad y el trabajo de los médiums que son aptos para eso, cuando 
estos son secundados por Espíritus amigos y benévolos; mientras que 
los fenómenos de aportes son múltiples, complejos, exigen el concurso 
de circunstancias especiales, no pueden realizarse sino por un solo Es-
píritu y un solo médium, y requieren, además de las condiciones 
necesarias de la tangibilidad, una combinación muy particular, para 
aislar y volver invisibles el objeto o los objetos que constituyen el 
aporte. 

»Todos vosotros, espíritas, comprendéis mis explicaciones y os 
dais perfecta cuenta de esta concentración de fluidos especiales para 
conseguir la locomoción y la tangibilidad de la materia inerte. Creéis 
en ello, como creéis en los fenómenos de la electricidad y del magne-
tismo, con los cuales los fenómenos medianímicos están llenos de 
analogía y son, por decirlo así, su consagración y desarrollo. En 
cuanto a los incrédulos, y a los científicos peores que los incrédulos, 
no pienso en convencerlos, pues no me ocupo de ellos. Unos se con-
vencerán por la fuerza de la evidencia, pues tendrán que se inclinarse 
ante el testimonio unánime de los fenómenos espíritas, como ya se 
vieron forzados a hacerlo ante tantos otros hechos que habían recha-
zado en un principio. 

»Para resumir: si los fenómenos de tangibilidad son frecuentes, los 
de aportes son muy raros, porque las condiciones para estos son muy 
difíciles.  Como consecuencia, ningún médium puede decir: “A tal 
hora, a tal momento, obtendré un aporte”, porque muchas veces el 
mismo Espíritu se encuentra impedido de realizar su tarea. Debo aña-
dir que estos fenómenos son doblemente difíciles en público, porque 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 124 

allí se encuentran casi siempre elementos enérgicamente refractarios 
que paralizan los esfuerzos del Espíritu, y con mayor razón la acción 
del médium. Al contrario, tened por cierto que estos fenómenos se 
producen casi siempre en privado, espontáneamente, la mayoría de 
las veces sin saberlo los médiums, sin premeditación, y muy raramente 
cuando estos están prevenidos. De donde debéis concluir que hay un 
motivo legítimo de sospecha cada vez que un médium se jacta de ob-
tenerlos a su voluntad, o dicho de otro modo, de mandar a los 
Espíritus como a sirvientes, lo que es sencillamente absurdo. Tened 
además como regla general que los fenómenos espíritas no se han he-
cho para presentarse como espectáculo, ni para divertir a los curiosos. 
Si algunos Espíritus se prestan a esta especie de cosas solo puede ser 
para fenómenos simples, y no para aquellos que, como los aportes y 
otros semejantes, exigen condiciones excepcionales. 

»Recordad, espíritas, que, si es absurdo rechazar de forma siste-
mática todos los fenómenos de ultratumba, tampoco es prudente 
aceptarlos todos ciegamente. Cuando un fenómeno de tangibilidad, 
de aparición, de visibilidad o de aporte se manifiesta de manera es-
pontánea e inmediata, aceptadlo, pero, no me cansaré de repetíroslo, 
no aceptéis nada a ciegas. Que cada hecho sufra un examen minu-
cioso, profundo y severo, pues, creedlo, el espiritismo, tan rico en 
fenómenos sublimes y grandiosos, no tiene nada que ganar con esas 
pequeñas manifestaciones que hábiles prestidigitadores pueden imi-
tar. 

»Sé muy bien lo que me vais a decir: que esos fenómenos son útiles 
para convencer a los incrédulos. Pero sabed que, si no hubierais tenido 
otros medios de convicción, no tendríais hoy día la centésima parte de 
espíritas que tenéis. Hablad al corazón, este el modo como haréis más 
conversiones serias. Si creéis útil para ciertas personas mostrarles he-
chos materiales, presentadlos al menos en tales circunstancias que no 
puedan dar lugar a ninguna falsa interpretación, y sobre todo no os 
apartéis de las condiciones normales de estos hechos, pues los fenó-
menos presentados en malas condiciones suministran argumentos a 
los incrédulos, en lugar de convencerlos». 

ERASTO 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 125 

99. Este fenómeno de aportes ofrece una particularidad bastante sin-
gular, y es que algunos médiums tan solo lo obtienen en estado de 
sonambulismo, y eso se explica fácilmente. En el sonámbulo hay 
un desprendimiento natural, una especie de aislamiento del Espí-
ritu y del periespíritu que debe facilitar la combinación de los 
fluidos necesarios. Tal es el caso de los aportes de que hemos sido 
testigos. Las preguntas siguientes se dirigieron al Espíritu que los 
produjo, pero sus respuestas se resienten alguna vez de la insufi-
ciencia de sus conocimientos. Las hemos sometido al Espíritu 
Erasto, mucho más ilustrado desde el punto de vista teórico, y 
quien las ha completado con observaciones muy juiciosas. Uno es 
el artesano, el otro el sabio, y la comparación misma de estas dos 
inteligencias es un estudio instructivo, porque prueba que no basta 
ser Espíritu para comprenderlo todo. 

1. ¿Queréis decirnos, por favor, por qué los aportes solo se 
producen durante el sueño magnético del médium? 

«Esto se debe a la naturaleza del médium. Los hechos que 
produzco cuando mi médium está dormido podría igual-
mente producirlos en el estado de vigilia con otro médium». 

2. ¿Por qué hacéis esperar tanto tiempo el aporte de los objetos, 
y por qué excitáis la codicia del médium intensificando su 
deseo de obtener el objeto prometido? 

«Este tiempo me es necesario para preparar los fluidos que 
sirven para el aporte. En cuanto a la excitación, esto muchas 
veces es solo para divertir a las personas presentes y a la 
sonámbula». 

OBSERVACIÓN DE ERASTO. El Espíritu que ha contestado no sabía 
más. No se da cuenta del motivo de esta codicia que él incita ins-
tintivamente sin comprender el efecto. Cree divertir, mientras que 
en realidad provoca sin pensarlo una mayor emisión de fluido. 
Esta es la consecuencia de la dificultad que presenta el fenómeno, 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 126 

dificultad que es siempre mayor cuando no es espontáneo, sobre 
todo con ciertos médiums. 

3. ¿Se debe la producción del fenómeno a la naturaleza especial 
del médium? ¿Podría producirse con otros médiums con ma-
yor facilidad y prontitud? 

«La producción de aportes depende de la naturaleza del mé-
dium, y solo puede producirse con naturalezas adecuadas. 
En cuanto a la rapidez, el hábito que adquirimos al comuni-
carnos a menudo con el mismo médium nos es de gran 
utilidad». 

4. ¿Contribuye en algo la influencia de las personas presentes? 

«Cuando hay incredulidad u oposición, nos puede molestar 
mucho. Preferimos mejor hacer nuestras pruebas con cre-
yentes y personas versadas en el espiritismo. Sin embargo, 
no quiero decir por eso que la mala voluntad pueda parali-
zarnos completamente». 

5. ¿Dónde habéis ido a tomar las flores y los dulces que habéis 
traído? 

«Tomo las flores de los jardines, donde me gustan». 

6. ¿Y los dulces? El confitero se habrá dado cuenta que le fal-
taban. 

«Los tomo de donde quiero. El confitero no lo ha notado 
porque he puesto otros en su lugar». 

7. Pero las sortijas tienen un valor. ¿De dónde las habéis co-
gido? ¿Acaso habéis causado algún daño a quien las 
tomasteis prestadas? 

«Las tomé de parajes desconocidos para todos, y de manera 
que nadie pueda sufrir ningún perjuicio». 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 127 

OBSERVACIÓN DE ERASTO. Creo que el hecho está explicado de 
una manera insuficiente debido a la limitada capacidad del Espí-
ritu que ha respondido. Sí, puede haber causado un perjuicio real, 
pero el Espíritu no quería que se le viera como alguien que se 
hubiera apropiado de algo. Un objeto solo puede ser reemplazado 
por otro idéntico, de la misma forma y valor. En consecuencia, si 
un Espíritu tuviera la facultad de sustituir un objeto semejante a 
aquel que toma, no habría razón para tomarlo, y debería propor-
cionar el que le sirviera de reemplazo. 

8. ¿Es posible traer flores de otro planeta? 

«No, esto no me es posible». 

— (A Erasto). ¿Otros Espíritus tendrían este poder? 

«No, esto no es posible, debido a la diferencia de los me-
dioambientes». 

9. ¿Podríais traer flores de otro hemisferio? ¿de los trópicos, 
por ejemplo? 

«Mientras en que sea de la Tierra, puedo hacerlo». 

10. Los objetos que habéis traído, ¿podríais hacerlos desapare-
cer y llevároslos de nuevo? 

«Del mismo modo que los he traído, puedo llevármelos por 
mi voluntad». 

11. La producción del fenómeno de los aportes ¿os causa algún 
trabajo o dificultad? 

«No nos causa ningún trabajo, cuando tenemos permiso 
para producirlos. Podría causarnos molestias muy grandes 
si quisiéramos producir estos efectos sin estar autorizados 
para ello». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 128 

OBSERVACIÓN DE ERASTO. No quiere confesar su trabajo, aun-
que este sea real, puesto que está forzado a hacer una operación, 
por decirlo así, material. 

12. ¿Cuáles son las dificultades que encontráis? 

«Ninguna otra que las malas disposiciones fluídicas que 
pueden sernos contrarias». 

13. ¿Cómo traéis el objeto? ¿Lo cogéis con las manos? 

«No, lo envolvemos en nosotros mismos». 

OBSERVACIÓN DE ERASTO. No explica claramente su operación, 
porque no envuelve el objeto con su propia personalidad. Sin 
embargo, como su fluido personal es dilatable, penetrable y ex-
pansible, combina una parte de este fluido con una parte del 
fluido animalizado del médium y, en esta combinación, oculta y 
transporta el objeto del aporte. Así pues, no es correcto decir 
que lo envuelve en sí mismo. 

14. ¿Aportaríais con la misma facilidad un objeto de un peso 
considerable, de cincuenta kilos, por ejemplo? 

«El peso no es nada para nosotros. Aportamos flores por-
que pueden ser más agradables que un peso voluminoso». 

OBSERVACIÓN DE ERASTO. Justamente. Puede traer objetos de 
cien o doscientos kilos porque la gravedad que existe para voso-
tros queda anulada para él, pero tampoco en esto se percata de 
lo que sucede. La masa de los fluidos combinados es proporcio-
nal a la masa de los objetos. En una palabra, la fuerza debe ser 
proporcional a la resistencia. De lo cual se deduce que, si el Es-
píritu solo aporta una flor o un objeto ligero, es porque muchas 
veces no encuentra en el médium, o en sí mismo, los elementos 
necesarios para un esfuerzo más considerable. 

15. ¿Ocurre a veces que desaparecen objetos cuya causa se ig-
nora, y que serían obra de los Espíritus? 



MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS 

 129 

«Esto acontece muy a menudo, más de lo que pensáis, y 
podría remediarse rogando al Espíritu que vuelva a traer el 
objeto desaparecido». 

OBSERVACIÓN DE ERASTO. Esto es verdad, pero algunas veces lo 
que ha sido quitado no se recupera, pues ciertos objetos que ya 
no vuelven a encontrarse en casa frecuentemente son llevados 
muy lejos. Sin embargo, como la desaparición de objetos exige 
casi las mismas condiciones fluídicas que los aportes, solo puede 
tener lugar con la ayuda de médiums dotados de facultades es-
peciales. Por eso, cuando algo desaparece, hay más probabilidad 
de que sea consecuencia de vuestro descuido que obra de los Es-
píritus. 

16. ¿Hay efectos que se consideran fenómenos naturales y que 
en realidad se deben a la acción de ciertos Espíritus? 

«Vuestros días están llenos de estos hechos que no com-
prendéis, porque no os habéis ocupado de ellos, pero con 
un poco de reflexión lo veríais claramente». 

OBSERVACIÓN DE ERASTO. No atribuyáis a los Espíritus lo que 
es obra de la humanidad. Pero sí creed en su influencia oculta, 
constante, que suscita a vuestro alrededor mil circunstancias, mil 
incidentes necesarios para el cumplimiento de vuestros actos, de 
vuestra existencia. 

17. Entre los objetos aportados, ¿no hay algunos que puedan 
ser fabricados por los Espíritus, esto es, producidos espon-
táneamente por las modificaciones que los Espíritus 
pueden hacer al fluido o al elemento universal? 

«Para mí no, porque no tengo permiso para ello. Solo un 
Espíritu elevado puede hacerlo». 

18. ¿Cómo introdujiste estos objetos el otro día, ya que la ha-
bitación estaba cerrada? 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO V 

 130 

«Los hice entrar conmigo, envueltos, por decirlo así, en mi 
sustancia. Para vosotros esto no tiene más explicación». 

19. ¿Cómo hiciste para volver visibles estos objetos que un ins-
tante antes eran invisibles? 

«Quité la materia que los envolvía». 

OBSERVACIÓN DE ERASTO. No es la materia propiamente dicha 
la que los envuelve, sino un fluido tomado, mitad del periespíritu 
del médium y la otra mitad del Espíritu que obra. 

20. (A Erasto). ¿Puede un objeto ser aportado a un lugar per-
fectamente cerrado? En una palabra, ¿puede el Espíritu 
espiritualizar un objeto material, de manera que pueda 
atravesar la materia? 

«Esta cuestión es compleja. En el caso de los objetos apor-
tados, el Espíritu puede volverlos invisibles, pero no 
penetrables. No puede romper la agregación de la materia, 
pues sería la destrucción del objeto. Una vez vuelto invisi-
ble el objeto, el Espíritu puede aportarlo cuando quiera, y 
solo en el momento conveniente para hacerlo aparecer. En 
cuanto a los objetos que nosotros componemos es otra 
cosa. Como solo introducimos en ellos los elementos de la 
materia, y como esos elementos son esencialmente penetra-
bles, así como nosotros mismos penetramos y atravesamos 
los cuerpos más condensados, con tanta facilidad como los 
rayos solares atraviesan las vidrieras, podemos decir per-
fectamente que hemos introducido el objeto en un lugar 
por cerrado que sea. Pero es solamente en este caso». 

Nota. Véase más adelante la teoría de la formación espontánea 
de los objetos, en el capítulo titulado: Laboratorio del mundo in-
visible. (N. de A.K.) 

 



 

 

CAPÍTULO VI 

MANIFESTACIONES VISUALES 

PREGUNTAS SOBRE LAS APARICIONES. ENSAYO 

TEÓRICO SOBRE LAS APARICIONES. ESPÍRITUS 

GLÓBULOS. TEORÍA DE LA ALUCINACIÓN  

100. De todas las manifestaciones espíritas, las más interesantes son, 
indiscutiblemente, aquellas mediante las cuales los Espíritus pue-
den hacerse visibles. Veremos, por la explicación de este 
fenómeno que, como los otros, nada tiene de sobrenatural. A con-
tinuación, exponemos las respuestas que con este objeto han dado 
los Espíritus. 

1. Los Espíritus, ¿pueden hacerse visibles? 

«Sí, sobre todo durante el sueño. Sin embargo, ciertas per-
sonas los ven también durante la vigilia, pero es más raro». 

OBSERVACIÓN. Mientras el cuerpo descansa, el Espíritu se des-
prende de los lazos materiales. Está más libre y puede más 
fácilmente ver a los otros Espíritus con los cuales entra en comu-
nicación. El sueño no es más que el recuerdo de este estado. 
Cuando uno no se acuerda de nada, dice que no ha soñado, pero 
el alma no ha dejado de ser y gozar de su libertad. Aquí nos ocu-
pamos más especialmente de las apariciones en estado de vigilia.11 

 
11 Véase, para más detalles sobre el estado del Espíritu durante el sueño, El Libro de los 

Espíritus, cap. Emancipación del alma, § 409. (N. de A.K.) 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 132 

2. Los Espíritus que se manifiestan a la vista ¿pertenecen más 
bien a una clase que a otra? 

«No, pueden pertenecer a todas las clases, tanto a las más 
elevadas como a las más inferiores». 

3. ¿Es dado a todos los Espíritus manifestarse visiblemente? 

«Todos pueden, pero no tienen siempre el permiso ni la 
voluntad para esto». 

4. ¿Cuál es el fin de los Espíritus que se manifiestan visible-
mente? 

«Esto depende. Según su naturaleza, el fin puede ser bueno 
o malo». 

5. ¿Cómo puede darse este permiso cuando el fin es malo? 

«Entonces es para probar aquellos a quienes se aparecen. 
La intención del Espíritu puede ser mala, pero el resultado 
puede ser bueno». 

6. ¿Cuál puede ser el fin de los Espíritus que tienen mala in-
tención haciéndose ver? 

«Asustar, y muchas veces vengarse». 

—¿Cuál es el fin de los Espíritus que tienen buena inten-
ción? 

«Consolar a las personas que los echan de menos. Probar 
que existen y que están cerca de vosotros. Dar consejos y, 
algunas veces, pedir asistencia para ellos mismos». 

7. ¿Qué inconveniente habría en que la posibilidad de ver Es-
píritus fuese permanente y general? ¿No sería esto un 
medio de disipar las dudas de los más incrédulos? 

«Dado que el hombre está constantemente rodeado de Es-
píritus, su vista incesante lo perturbaría, lo molestaría en 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 133 

sus acciones, y le quitaría la iniciativa en la mayor parte de 
los casos, mientras que creyéndose solo obra más libre-
mente. En cuanto a los incrédulos, tienen bastantes medios 
de convencerse si quieren aprovecharlos y si no están cega-
dos por el orgullo. Sabéis bien que hay personas que han 
visto y que no por esto creen más, puesto que dicen que son 
ilusiones. No os inquietéis por esas gentes, Dios se encarga 
de ellas». 

OBSERVACIÓN. Habría tanto inconveniente en vernos constan-
temente en presencia de los Espíritus, como en ver el aire que 
nos rodea, o las miríadas de animales microscópicos que pululan 
a nuestro alrededor y sobre nosotros. De lo cual debemos con-
cluir que lo que Dios hace bien hecho está, y que sabe mejor que 
nosotros lo que nos conviene. 

8. Si la vista de los Espíritus tiene inconvenientes, ¿por qué se 
permite en ciertos casos? 

«Con el fin de dar una prueba de que todo no muere con 
el cuerpo, y que el alma conserva su individualidad después 
de la muerte. Esta visión pasajera basta para dar esta 
prueba y atestiguar la presencia de vuestros amigos a vues-
tro lado. Sin embargo, no tiene los inconvenientes de la 
permanencia de dicha visión». 

9. En los mundos más avanzados que el nuestro, ¿es más fre-
cuente la visión de los Espíritus? 

«Cuanto más se acerca el hombre a la naturaleza espiritual, 
más fácilmente entra en relación con los Espíritus. La tos-
quedad de vuestra envoltura es lo que hace más difícil y 
rara la percepción de los seres etéreos». 

10. ¿Es racional asustarse por la aparición de un Espíritu? 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 134 

«Quien reflexione debe comprender que un Espíritu, cual-
quiera que sea, es menos peligroso que un vivo. Por lo 
demás, los Espíritus van por todas partes, y no hay necesi-
dad de verlos para saber que podéis tenerlos a vuestro lado. 
El Espíritu que quiera hacer daño, puede hacerlo sin dejarse 
ver, y con mayor seguridad aún. No es peligroso porque sea 
un Espíritu, sino más bien por la influencia que puede ejer-
cer sobre el pensamiento de una persona desviándola del 
bien e induciéndola al mal». 

OBSERVACIÓN. Las personas que tienen miedo en soledad o en 
la oscuridad, raras veces se dan cuenta de la causa de su miedo. 
No podrían decir de qué tienen miedo, pero seguramente deberían 
temer más el encuentro con los hombres que con los Espíritus, 
porque un malhechor es más peligroso vivo que después de su 
muerte. Una señora conocida nuestra tuvo una noche, en su 
cuarto, una aparición tan bien caracterizada, que creyó estar en 
presencia de alguien, y su primera reacción fue el espanto. Tras 
asegurarse de que no había nadie, dijo para sí: «Parece que no es 
más que un Espíritu. Puedo, entonces, dormir tranquila». 

11. ¿Podría alguien a quien aparece un Espíritu tener una con-
versación con él? 

«Perfectamente, y es lo que se debe hacer siempre en seme-
jante caso, preguntando al Espíritu quién es, qué desea y qué 
se puede hacer por él para serle útil. Si el Espíritu es desdi-
chado y padece, la compasión que se le demuestra le alivia. 
Si es un Espíritu benévolo, puede venir con la intención de 
dar buenos consejos». 

—En este caso, ¿cómo puede responder el Espíritu? 

«Algunas veces lo hace por sonidos articulados, como lo ha-
ría una persona viva. Más a menudo tiene lugar una 
transmisión de pensamientos». 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 135 

12. Los Espíritus que se aparecen con alas, ¿las tienen realmente, 
o bien esas alas solamente son una apariencia simbólica? 

«Los Espíritus no tienen alas. No tienen necesidad de ellas, 
puesto que pueden trasladarse por todas partes como Espí-
ritus. Aparecen según el modo con el que quieren conmover 
a la persona a la cual se muestran. Unos aparecerán con el 
traje vulgar, otros envueltos en ropajes y algunos con alas, 
como atributo de la categoría de los Espíritus que represen-
tan». 

13. Las personas que se ven en sueños, ¿son siempre aquellas 
cuyo aspecto tienen? 

«Casi siempre son aquellas mismas personas que vuestro Es-
píritu va a encontrar, o que vienen a encontraros». 

14. ¿Podrían los Espíritus burlones tomar la apariencia de las 
personas que nos son queridas para inducirnos a error? 

«Solo adoptan apariencias fantásticas para divertirse a vues-
tra costa, pero hay cosas con las que no se les permite 
divertirse». 

15. Puesto que el pensamiento es una especie de evocación, se 
comprende que provoque la presencia del Espíritu. Sin em-
bargo, ¿cómo es que muchas veces las personas en las que 
más pensamos, a las que deseamos ardientemente volver a 
ver, nunca se presentan en sueños, mientras que vemos a 
personas indiferentes y en las que no pensamos de ningún 
modo? 

«Los Espíritus no tienen siempre la posibilidad de manifes-
tarse a la vista, ni siquiera en sueños y a pesar del deseo que 
se tiene de verlos. Causas independientes de su voluntad 
pueden impedirlo. Muchas veces es también una prueba, de 
la que el deseo más ardiente no puede librarse. En cuanto a 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 136 

las personas que os son indiferentes, si bien no pensáis en 
ellas, es posible que ellas piensen en vosotros. Por lo demás, 
no podéis formaros una idea de las relaciones del mundo de 
los Espíritus. Encontrareis allí una multitud de conocidos 
íntimos, antiguos o nuevos, de los que no tenéis ni idea en 
el estado de vigilia». 

OBSERVACIÓN. Cuando no hay ningún medio de controlar las vi-
siones o apariciones, sin duda pueden atribuirse a las 
alucinaciones, pero cuando son confirmadas por los aconteci-
mientos no podrán atribuirse a la imaginación. Tales son, por 
ejemplo, las apariciones en el momento de su muerte, en sueños 
o en estado de vigilia, de personas en quienes no pensamos de 
ningún modo, y que por diversas señales vienen a revelarnos las 
circunstancias totalmente inesperadas de su fallecimiento. Se ha 
visto muchas veces a caballos encabritarse y rehusar avanzar ante 
apariciones que espantaban a quienes los conducían. Si la imagi-
nación produce algún efecto en los hombres, seguramente no 
existe entre los animales. Por otra parte, si las imágenes que ve-
mos en sueños fueran siempre un efecto de las preocupaciones de 
la vigilia, nada explicaría por qué acontece a menudo que no so-
ñemos con las cosas en que más pensamos. 

16. ¿Por qué ciertas visiones son más frecuentes cuando estamos 
enfermos? 

«También tiene lugar en perfecto estado de salud. Pero en la 
enfermedad los lazos materiales se relajan y la debilidad del 
cuerpo deja más libertad al Espíritu, que entra con más fa-
cilidad en comunicación con los otros Espíritus». 

17. Las apariciones espontaneas parecen ser más frecuentes en 
ciertos lugares. ¿Será que algunos pueblos están mejor dota-
dos que otros para tener este tipo de manifestaciones? 

«¿Acaso lleváis registro de cada aparición? Las apariciones, 
los ruidos, todas las manifestaciones, en resumen, están 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 137 

igualmente extendidas por toda la Tierra, pero presentan ca-
racteres distintos según los pueblos en los cuales tienen 
lugar. Por ejemplo, en aquellos donde la escritura está poco 
extendida, no hay médiums escribientes, mientras que en 
otros abundan. En otras partes hay más a menudo ruidos y 
movimientos que comunicaciones inteligentes, porque estas 
últimas son menos estimadas y buscadas». 

18. ¿Por qué las apariciones tienen lugar más bien por la noche? 
¿No será esto efecto del silencio y de la oscuridad sobre la 
imaginación? 

«Por la misma razón que la oscuridad os hace ver durante 
la noche las estrellas que no veis en pleno día. La claridad 
intensa puede borrar una aparición ligera. Pero es un error 
creer que la noche tenga algo que ver con las apariciones. 
Preguntad a todos aquellos que las han tenido y veréis que 
la mayor parte las han tenido de día». 

OBSERVACIÓN. Los hechos de apariciones son mucho más fre-
cuentes y generales de lo que se cree. Con todo, muchas personas 
no los confiesan por temor al ridículo, y otras los atribuyen a una 
ilusión. Si parecen más numerosos en ciertos pueblos, se debe a 
que en ellos se conservan más cuidadosamente las tradiciones, 
verdaderas o falsas, casi siempre amplificadas por el atractivo de 
lo maravilloso, a que se presta más o menos el aspecto de las lo-
calidades. La credulidad hace entonces que se vean efectos 
sobrenaturales en los fenómenos más vulgares: el silencio de la 
soledad, la escabrosidad de los torrentes, el bramido del bosque, 
las ráfagas de la tempestad, el eco de las montañas, la forma fan-
tástica de las nubes, las sombras, los espejismos. Todo, en fin, se 
presta para ilusionar a imaginaciones sencillas y cándidas, que 
cuentan de buena fe lo que han visto, o lo que han creído ver. 
Pero, al lado de la ficción, está la realidad. El estudio formal del 
espiritismo conduce a separar de la realidad todos los accesorios 
ridículos de la superstición. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 138 

19. La visión de los Espíritus, ¿se produce en el estado normal, 
o solamente en un estado extático? 

«Puede tener lugar en las condiciones perfectamente norma-
les. Sin embargo, las personas que los ven están muchas veces 
en un estado particular, muy cerca del éxtasis, que les da una 
especie de doble vista». (El Libro de los Espíritus, § 447). 

20. Los que ven a los Espíritus, ¿los ven con los ojos? 

«Así lo creen, pero en realidad, es el alma la que ve, y la 
prueba es que se pueden ver con los ojos cerrados». 

21. ¿Cómo puede el Espíritu hacerse visible? 

«El principio es el mismo que el de todas las manifestacio-
nes, depende de las propiedades del periespíritu que puede 
sufrir diversas modificaciones a voluntad del Espíritu». 

22. El Espíritu propiamente dicho, ¿puede hacerse visible, o solo 
puede hacerlo con ayuda del periespíritu? 

«En vuestro estado material, los Espíritus solo pueden ma-
nifestarse con la ayuda de su envoltura semimaterial, que es 
el intermediario por el cual actúan sobre vuestros sentidos. 
Bajo esta envoltura aparecen algunas veces con una forma 
humana u otra cualquiera, ya sea en sueños o en estado de 
vigilia, lo mismo a la luz que en la oscuridad». 

23. ¿Se podría decir que es a través de la condensación del fluido 
del periespíritu que el Espíritu se hace visible? 

«Condensación no es la palabra. Más bien es una compara-
ción que puede ayudar a haceros comprender el fenómeno, 
porque realmente no hay condensación. Mediante la combi-
nación de los fluidos, se produce en el periespíritu una 
disposición particular, que no tiene analogía para vosotros, 
y que lo hace perceptible». 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 139 

24. Los Espíritus que se aparecen, ¿son siempre inaprensibles e 
inaccesibles al tacto? 

«En su estado normal son inaprensibles, como cuando se 
sueña. Sin embargo, pueden impresionar al tacto y dejar 
huellas de su presencia, e incluso en ciertos casos, volverse 
momentáneamente tangibles, lo que prueba que entre ellos 
y vosotros hay materia». 

25. ¿Todos pueden ver a los Espíritus? 

«En sueños sí, pero no en estado de vigilia. En sueños el 
alma ve sin intermediarios. Durante la vigilia, está siempre 
más o menos sujeta a la influencia de los órganos. Por esto, 
las condiciones no son siempre las mismas». 

26. ¿De qué depende la facultad de ver a los Espíritus durante 
la vigilia? 

«Esta facultad depende del organismo. Proviene de la mayor 
o menor facilidad que tiene el fluido del vidente para com-
binarse con el del Espíritu. Así, no basta al Espíritu querer 
mostrarse, es preciso, además, que encuentre la aptitud ne-
cesaria en la persona a la cual quiere hacerse visible». 

—Esta facultad ¿puede desarrollarse con el ejercicio? 

«Sí, como todas las otras facultades, pero es una de aquellas 
cuyo desarrollo natural es mejor que provocarlo, por el pe-
ligro de sobrexcitar la imaginación. La visión general y 
permanente de los Espíritus es excepcional, y no se encuen-
tra en las condiciones normales del hombre». 

27. ¿Se puede provocar la aparición de los Espíritus? 

«Algunas veces es posible, pero muy raramente. La apari-
ción es casi siempre espontánea. Para ello es necesario estar 
dotado de una facultad especial». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 140 

28. ¿Pueden los Espíritus hacerse visibles con una apariencia 
distinta a la humana? 

«La forma humana es la forma normal. El Espíritu puede 
variar su apariencia, pero siempre es el tipo humano». 

—¿No pueden manifestarse en forma de una llama? 

«Pueden producir llamas, luces, como cualquier otro efecto 
para atestiguar su presencia; pero estos efectos no son los 
Espíritus mismos. La llama muchas veces solo es una ilusión 
óptica o una emanación del periespíritu. En todos los casos 
no es más que una parte del periespíritu, que solo aparece 
completo en las visiones». 

29. ¿Qué pensar de la creencia que atribuye los fuegos fatuos a 
la presencia de las almas o Espíritus? 

«Superstición producida por la ignorancia. La causa física 
de los fuegos fatuos es bien conocida». 

—La llama azul que apareció, según se dice, sobre la cabeza 
de Servius Tullius de niño, ¿es una fábula o una realidad? 

«Era real. Fue producida por el Espíritu familiar que quería 
advertir a la madre. Esta, médium vidente, había percibido 
una irradiación del Espíritu protector de su hijo. Todos los 
médiums videntes no son igualmente intensos, así como 
vuestros médiums escribientes no escriben todos lo mismo. 
Mientras que aquella madre solo veía una llama, otro mé-
dium hubiese podido ver el cuerpo mismo del Espíritu». 

30. ¿Podrían los Espíritus presentarse en forma de animales? 

«Puede suceder, pero los que toman estas apariencias son 
siempre Espíritus muy inferiores. En todo caso solo sería 
una apariencia momentánea, porque sería absurdo creer que 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 141 

un cualquier animal real pudiese ser la encarnación de un 
Espíritu. Los animales son siempre animales y no otra cosa». 

OBSERVACIÓN. Solo la superstición puede hacer creer que ciertos 
animales están animados por Espíritus. Es preciso una imagina-
ción muy complaciente, o muy afectada, para ver algo 
sobrenatural en circunstancias un tanto extravagantes con las 
cuales se presentan algunas veces. Con todo, el miedo hace ver 
con frecuencia lo que no existe. El miedo no siempre es el origen 
de esta idea. Conocimos a una señora, muy inteligente, por cierto, 
que sentía un gran cariño por un enorme gato negro, porque creía 
que era de una naturaleza sobreanimal. Sin embargo, ella no ha-
bía oído jamás hablar del espiritismo. Si lo hubiera conocido, le 
habría hecho comprender lo ridículo de la causa de su predilec-
ción, probándole la imposibilidad de semejante metamorfosis. 

Ensayo teórico sobre las apariciones 

101. Las manifestaciones aparentes más comunes tienen lugar durante 
el sueño: estas son las visiones. No entra en nuestro propósito el 
examen de todas las particularidades que pueden presentar los 
sueños. Resumimos diciendo que pueden ser: una visión actual de 
las cosas presentes o ausentes; una visión retrospectiva del pasado 
y, en algunos casos excepcionales, un presentimiento del porve-
nir. Muchas veces son también cuadros alegóricos que los 
Espíritus hacen pasar ante nuestra vista para darnos advertencias 
útiles y consejos saludables, si son buenos Espíritus; o para indu-
cirnos al error y lisonjear nuestras pasiones si son Espíritus 
imperfectos. La siguiente teoría se aplica tanto a los sueños como 
a todos los demás casos de apariciones. (Véase El Libro de los 
Espíritus, § 400 y siguientes). 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 142 

Creeríamos ofender el buen sentido de nuestros lectores al re-
futar lo que hay de absurdo y ridículo en lo que vulgarmente se 
llama la interpretación de los sueños. 

102. Las apariciones propiamente dichas tienen lugar en el estado de 
vigilia, y cuando se goza de la plenitud y entera libertad de las 
facultades. Generalmente se presentan con una forma vaporosa y 
diáfana, algunas veces vaga e indefinida, y a menudo en el primer 
momento es una luz blanquecina, cuyos contornos se dibujan 
poco a poco. Otras veces las formas se acentúan con claridad y se 
distinguen las menores facciones, hasta el punto de poder hacer 
una descripción muy precisa. Los ademanes y el aspecto son pa-
recidos a los del Espíritu cuando vivía. 

Capaz de adoptar cualquier apariencia, el Espíritu se presenta 
con aquella que mejor pueda darlo a conocer, si tal es su deseo. 
De este modo, aun cuando el espíritu no tenga ningún defecto 
corporal, se manifestará lisiado, cojo, jorobado, herido, con cica-
trices, si esto es necesario para comprobar su identidad. Esopo, 
por ejemplo, como Espíritu no es deforme; pero si lo evocamos 
como Esopo, aunque haya tenido después muchas existencias, 
aparecerá feo y jorobado, con su vestimenta tradicional. Un he-
cho notable de las apariciones es que, a excepción de 
circunstancias particulares, las partes menos definidas son los 
miembros inferiores, mientras que la cabeza, el tronco, los brazos 
y las manos se presentan siempre claramente señalados. Por eso 
casi nunca se les ve andar, sino deslizarse como sombras. En 
cuanto a la indumentaria, ordinariamente se compone de un ro-
paje terminado en largos pliegues flotantes. Esta es, al menos, 
junto con una cabellera ondulante y graciosa, la apariencia de los 
Espíritus que no han conservado nada de las cosas terrestres. Sin 
embargo, los Espíritus vulgares, aquellos que se ha conocido, pre-
sentan generalmente el traje que llevaban en el último período de 
su existencia. Muchas veces se manifiestan con los atributos 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 143 

característicos de su elevación, como una aureola, o con alas en 
aquellos que pueden considerarse como ángeles, mientras que 
otros llevan los que recuerdan sus ocupaciones terrestres. De este 
modo, un guerrero podrá aparecerse con su armadura, un sabio 
con libros, un asesino con un puñal, etc. Los Espíritus superiores 
tienen una figura bella, noble y serena. Los más inferiores tienen 
algo de feroz y bestial, y algunas veces llevan aún las señales de 
los crímenes que han cometido o de los suplicios que han sufrido. 
La cuestión del traje y de todos estos objetos accesorios, quizá sea 
lo que más sorprenda. Volveremos a ocuparnos de ella en un ca-
pítulo especial, porque tiene relación con otros hechos más 
importantes. 

103. Hemos dicho que las apariciones tienen algo de vaporoso. En cier-
tos casos podría compararse a la imagen reflejada en un espejo sin 
alinde, y que, a pesar de su nitidez, no impide ver al través los 
objetos que están por detrás. Así es generalmente como las distin-
guen los médiums videntes. Estos las ven ir y venir, entrar y salir 
de una habitación, circular entre la multitud de los vivos, pare-
ciendo —al menos respecto a los Espíritus vulgares— tomar parte 
activa en todo lo que sucede a su alrededor, interesarse por ello y 
escuchar lo que se dice. Frecuentemente se les ve acercarse a una 
persona, sugerirle ideas, influirla, consolarla si son Espíritus bue-
nos, ridiculizarla si son maliciosos y mostrarse tristes o contentos 
según los resultados que obtienen. Es, en una palabra, el reflejo 
del mundo corporal. Tal es ese mundo oculto que nos rodea, en 
medio del cual vivimos sin que lo apercibamos, así como vivimos 
sin darnos cuenta tampoco en medio de las miríadas del mundo 
microscópico. El microscopio nos ha revelado el mundo de los 
infinitamente pequeños, cuya existencia no sospechábamos. El es-
piritismo, ayudado de los médiums videntes, nos ha revelado el 
mundo de los Espíritus, que es también una de las fuerzas activas 
de la naturaleza. Con la ayuda de los médiums videntes, hemos 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 144 

podido estudiar el mundo invisible e iniciarnos en sus costumbres, 
como un pueblo de ciegos podría estudiar el mundo visible ayu-
dado por algunos hombres que gozasen de la vista. (Véase más 
adelante, en el capítulo Sobre los médiums, el artículo concer-
niente a los médiums videntes). 

104. El espíritu que quiere o puede aparecer, reviste algunas veces una 
forma más clara todavía, con todas las apariencias de un cuerpo 
sólido, hasta el punto de producir una ilusión completa y hacer 
creer que se tiene delante un ser corporal. En algunos casos, en 
fin, y bajo ciertas circunstancias, la tangibilidad puede volverse 
real, es decir, que se puede tocar, palpar, sentir la misma resisten-
cia y el mismo calor que los de un cuerpo vivo, lo que no impide 
que se desvanezca con la rapidez del relámpago. Entonces, ya no 
es por los ojos como se hace constar su presencia, sino por el 
tacto. Si pudiera calificarse de ilusión o de una especie de fascina-
ción la aparición simplemente visual, la duda no puede tener lugar 
cuando uno puede asirla, palparla, y más aún, cuando la misma 
aparición os prende y os estrecha. Los hechos de apariciones tan-
gibles son los más raros, pero los que se han verificado en estos 
últimos tiempos por la influencia de algunos médiums podero-
sos,12 y que tienen toda la autenticidad de testimonios 
irrecusables, prueban y explican aquellos hechos que la historia 
refiere sobre personas que se han mostrado después de su muerte 
con todas las apariencias de la realidad. Por lo demás, como he-
mos dicho, por extraordinarios que sean semejantes fenómenos, 
todo lo maravilloso desaparece cuando se conoce la manera como 
se producen, y se comprende que, lejos de ser una derogación de 
las leyes de la naturaleza, no son otra cosa que una nueva aplica-
ción de ellas. 

 
12 Entre otros, el señor Home. (N. de A.K.) 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 145 

105. Por su naturaleza y en su estado normal, el periespíritu es invisi-
ble, así como hay una multitud de fluidos que sabemos que existen 
y que sin embargo no hemos visto jamás. Sin embargo, también 
puede, como ciertos fluidos, sufrir modificaciones que lo hacen 
perceptible a la vista, ya sea por una especie de condensación, o 
bien por un cambio en su disposición molecular. Es entonces que 
se nos aparece con una forma vaporosa. La condensación13 puede 
ser tal que el periespíritu adquiere las propiedades de un cuerpo 
sólido y tangible, pero puede retomar instantáneamente su estado 
etéreo e invisible. Podemos entender este efecto por el del vapor, 
que puede pasar de la invisibilidad al estado nebuloso, luego al 
líquido, seguidamente al sólido y viceversa. Estos diferentes esta-
dos del periespíritu son el resultado de la voluntad del Espíritu y 
no de una causa física exterior, como sucede con nuestros gases. 
Cuando se nos aparece el Espíritu, es porque pone su periespíritu 
en el estado necesario para hacerlo visible. Pero para ello no basta 
su voluntad, ya que la modificación del periespíritu se opera por 
su combinación con el fluido propio del médium. Ahora bien, esta 
combinación no siempre es posible, lo que explica por qué la vi-
sibilidad de los Espíritus no es general. Así, no basta con que el 
Espíritu quiera mostrarse; tampoco basta con que una persona 
quiera verlo. Es preciso que los dos fluidos puedan combinarse, 
que haya entre ellos una especie de afinidad. Tal vez también que 
la emisión del fluido de la persona sea lo bastante abundante 
como para operar la transformación del periespíritu, y probable-
mente otras condiciones que nos son desconocidas. Por último, es 
necesario que el Espíritu tenga permiso para hacerse ver ante de-
terminada persona, lo cual no siempre se le concede, o solo se le 
permite en ciertas circunstancias, por motivos que no podemos 
apreciar. 

 
13 Esta palabra no debe tomarse literalmente, solo la empleamos a falta de otra y a título 

de comparación. (N. de A.K.) 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 146 

106. Otra propiedad del periespíritu, que depende de su naturaleza eté-
rea, es la penetrabilidad. Ninguna materia le presenta obstáculo: 
las atraviesa todas, como la luz atraviesa los cuerpos transparen-
tes. Por esto, nada hay, por cerrado que esté, que pueda oponerse 
a la entrada de los Espíritus. Estos van a visitar al prisionero en 
su calabozo tan fácilmente como al hombre que está en medio del 
campo. 

107. Las apariciones en estado de vigilia no son raras ni nuevas. Las ha 
habido en todos los tiempos y la historia refiere un gran número 
de ellas. Pero sin ir tan lejos, en nuestros días son muy frecuentes, 
y muchas personas las han experimentado, aunque en un princi-
pio las hayan tomado por lo que se ha convenido en llamar 
alucinaciones. Son frecuentes sobre todo en los casos de muerte 
de personas ausentes, que vienen a visitar a sus parientes o ami-
gos. Muchas veces no tienen un objetivo determinado, pero se 
puede decir que en general los Espíritus que se aparecen de este 
modo son atraídos por la simpatía. Detengámonos en recordar 
nuestro pasado, y veremos que hay pocas personas que no tengan 
conocimiento de algunos hechos de este género, cuya autenticidad 
no podría ponerse en duda. 

108. Añadiremos a las consideraciones precedentes, el examen de algu-
nos efectos de óptica que han dado lugar al singular sistema de 
los Espíritus glóbulos. 

El aire no tiene siempre una limpidez absoluta, y hay circuns-
tancias en que las corrientes de las moléculas aeriformes y su 
agitación producida por el calor se hacen perfectamente visibles. 
Algunas personas han tomado esto por masas de Espíritus agitán-
dose en el espacio. Basta indicar esta opinión para refutarla. Pero 
hay otro género de ilusión, no menos extravagante, contra la cual 
conviene estar prevenido. 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 147 

El humor acuoso del ojo presenta puntos apenas perceptibles 
que han perdido su transparencia. Estos puntos son como cuerpos 
opacos suspendidos en el líquido cuyos movimientos siguen. Pro-
ducen en el aire circundante, y a distancia, por efecto del aumento 
y de la refracción, la apariencia de pequeños discos que varían de 
uno a diez milímetros de diámetro, y parecen mecerse en la at-
mósfera. Hemos visto a personas que tomaban estos discos por 
Espíritus, que los seguían y acompañaban por todas partes, y que, 
en su entusiasmo, tomaban por figuras los matices de la iridiscen-
cia, lo que es casi tan irracional como ver una figura en la luna. 
Una simple observación, suministrada por estas mismas personas, 
las conducirá al terreno de la realidad. 

Estos discos o medallones —según afirman estas personas— 
no solo las acompañan, sino que siguen todos sus movimientos. 
Van a la derecha, a la izquierda, suben, bajan y se detienen, según 
el movimiento de la cabeza. Esto no debe causar admiración, 
puesto que el origen de la apariencia está en el globo del ojo y 
debe seguir sus movimientos. Si fueran Espíritus, habría que ad-
mitir que estarían demasiado sujetos a un papel muy mecánico 
para seres inteligentes y libres; un papel bastante tedioso incluso 
para Espíritus inferiores, y con mayor razón incompatible con la 
idea que nos formamos de los Espíritus superiores. Es verdad que 
algunas personas toman por Espíritus malos a los puntos negros 
o moscas aumauróticas.14 Estos discos, al igual que las manchas 
negras, tienen un movimiento ondulatorio que no se aparta nunca 
de la amplitud de un cierto ángulo, y lo que contribuye a la ilusión 
es que no siguen bruscamente los movimientos de la línea visual. 
La razón de esto es muy sencilla. Los puntos opacos del humor 
acuoso, causa primera del fenómeno, hemos dicho que están 

 
14 En la actualidad, estas manchas o corpúsculos que flotan en el interior del ojo se 

conocen popularmente como «moscas volantes».  En medicina se denominan miodesopsias. 
(N. de L.G.) 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 148 

como suspendidos y tienen siempre una tendencia a descender. 
Cuando suben es porque son impulsados por el movimiento del 
ojo de abajo hacia arriba, pero llegados a cierta altura, si fijamos 
la vista, vemos que los discos descienden por sí mismos y después 
se detienen. Su movilidad es extrema, porque basta un movi-
miento imperceptible del ojo para que cambien de dirección y 
recorran rápidamente toda la amplitud del arco en el espacio en 
que se produce la imagen. Mientras no se pruebe que una imagen 
posee un movimiento propio, espontáneo e inteligente, no puede 
considerarse sino un simple fenómeno óptico o fisiológico. 

Lo mismo puede decirse respecto a las lucecitas que se produ-
cen algunas veces en haces o manojos más o menos compactos 
por la contracción de los músculos del ojo y que probablemente 
se deben a la electricidad fosforescente del iris, puesto que gene-
ralmente se encuentran circunscritas dentro del disco de este 
órgano. 

Semejantes ilusiones no pueden ser otra cosa que el resultado 
de una observación incompleta. Cualquiera que haya estudiado 
seriamente la naturaleza de los Espíritus, por todos los medios 
que proporciona la ciencia práctica, comprenderá todo lo pueril 
de estas ilusiones. Así como combatimos las teorías arriesgadas 
con las que se atacan las manifestaciones, cuando estas teorías 
están basadas en la ignorancia de los hechos, del mismo modo 
debemos procurar destruir las ideas falsas que prueban más entu-
siasmo que reflexión, y que por esto mismo hacen más daño que 
bien entre los incrédulos, ya de por sí predispuestos a buscar el 
lado ridículo de las cosas. 

109. Como se ve, el periespíritu es el principio de todas las manifesta-
ciones y su conocimiento ha dado la clave de una multitud de 
fenómenos. Ha permitido dar un paso inmenso a la ciencia espí-
rita, y que esta entrase en una vía nueva, quitándole todo carácter 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 149 

maravilloso. Por conducto de los mismos Espíritus, hemos encon-
trado la explicación de la acción del Espíritu sobre la materia, del 
movimiento de los cuerpos inertes, de los ruidos y de las aparicio-
nes, pues es preciso tener muy presente que ellos mismos son los 
que nos han puesto en el camino para todas estas investigaciones. 
Encontraremos también en el periespíritu la explicación de mu-
chos otros fenómenos que nos quedan por examinar antes de 
pasar al estudio de las comunicaciones propiamente dichas. Se 
comprenderán tanto mejor cuanto mejor se hayan observado las 
causas primeras. Si se comprende bien este principio, lo aplicare-
mos con facilidad a los diversos hechos que puedan presentarse al 
observador. 

110. Estamos lejos de presentar esta teoría como absoluta y como su 
última palabra. Sin duda será completada o rectificada más tarde 
por nuevos estudios, pero por incompleta o imperfecta que aún 
sea hoy, siempre puede ayudarnos a comprender la posibilidad de 
los hechos por causas que nada tienen de sobrenatural. Si no es 
más que una hipótesis, no se le puede negar el mérito de la racio-
nalidad y la probabilidad, y por lo tanto vale más que las 
explicaciones que dan los que lo niegan para probar que todo es 
ilusión, fantasmagoría y subterfugio en los fenómenos espíritas. 

Teoría de la alucinación  

111. Quienes no admiten el mundo incorporal e invisible, creen expli-
carlo todo con la palabra alucinación. La definición de esta 
palabra es conocida: es un error, una ilusión de una persona que 
cree tener percepciones que no tiene realmente (del latín halluci-
nari, errar, formado de ad lucem) pero los científicos no han dado 
todavía la razón fisiológica, que nosotros sepamos. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 150 

La óptica y la fisiología parece que no tienen ya secretos para 
ellos. ¿Cómo es que aún no han explicado la naturaleza y el origen 
de las imágenes que se presentan al espíritu en ciertas circunstan-
cias? 

Estamos de acuerdo en que quieran explicarlo todo por las 
leyes de la materia. Que den, pues, a través de estas leyes una 
teoría de la alucinación. Buena o mala, siempre sería una explica-
ción. 

112. La causa de los sueños jamás ha sido explicada por la ciencia. Esta 
los atribuye a un efecto de la imaginación, pero no nos dice qué 
es la imaginación ni cómo produce estas imágenes tan claras y 
nítidas que se nos aparecen algunas veces. Esto es explicar una 
cosa que no se conoce, por otra que tampoco es conocida. Por lo 
tanto, la cuestión queda pendiente. Se dice que es un recuerdo de 
las preocupaciones de la vigilia. Pero aun cuando se admita esta 
solución, que no lo es, quedaría todavía por saber qué es este es-
pejo mágico que conserva de este modo la impresión de las cosas. 
¿Cómo se explican sobre todo estas visiones de cosas reales, que 
no se han visto jamás en el estado de vigilia, y en las que ni si-
quiera se ha pensado? Solo el espiritismo podía darnos la clave de 
este extraño fenómeno, que pasa desapercibido por su misma vul-
garidad, como todas las maravillas de la naturaleza que pisamos 
con nuestros pies. 

Los científicos han desdeñado ocuparse de la alucinación. Sea 
real o no, no deja de ser un fenómeno que la fisiología debería 
poder explicar, so pena de confesar su incompetencia. Si algún día 
un sabio se empeña en dar, no una definición —entendámonos 
bien—, sino una explicación fisiológica, veremos si su teoría re-
suelve todos los casos; si no omite, sobre todo, los hechos tan 
comunes de apariciones de personas en el momento de su muerte 
y si dice de dónde viene la coincidencia de la aparición con la 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 151 

muerte de la persona. Si esto fuese un hecho aislado, se podría 
atribuir a la casualidad, pero, como es muy frecuente, la casuali-
dad no tiene estas reincidencias. Además, si quien ve la aparición 
tuviera la imaginación afectada por la idea de que la persona de-
bía morir, podría pasar. Sin embargo, quien se aparece casi 
siempre es aquella persona en que menos se piensa. Por lo tanto, 
la imaginación no toma parte en esto para nada. Menos aún se 
pueden explicar con la imaginación las circunstancias de la 
muerte de la que no se tiene ninguna idea. ¿Acaso dirán los segui-
dores de la teoría de la alucinación15 que el alma (si es que la 
admiten) tiene momentos de sobrexcitación en los que sus facul-
tades están exaltadas? Estamos de acuerdo. Pero cuando lo que 
ve es real, entonces no es una ilusión. Si, en su exaltación, el alma 
ve una cosa que no está presente, es que se transporta. Entonces, 
si nuestra alma puede transportarse hacia una persona ausente, 
¿por qué el alma de esta persona no podría transportarse hacia 
nosotros? Que, en su teoría de la alucinación, sus partidarios ten-
gan en cuenta estos hechos y no olviden que una teoría a la que 
se pueden oponer hechos contrarios es necesariamente falsa o in-
completa. 

Mientras esperamos su explicación, intentaremos emitir algu-
nas ideas al respecto. 

113. Los hechos prueban que hay verdaderas apariciones de las cuales 
la teoría espírita da buena cuenta, y que solo pueden negarlas los 
que no admiten nada fuera del organismo. Pero al lado de las vi-
siones reales, ¿hay alucinaciones en el sentido aplicado a esta 
palabra? No cabe duda de ello. ¿Cuál es su origen? Los Espíritus 
nos mostrarán el camino, pues la explicación nos parece del todo 
completa en las respuestas dadas a las preguntas siguientes: 

 
15 En el original hallucinationistes. (N. de L.G.) 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 152 

1ª ¿Son siempre reales las visiones o son algunas veces efecto 
de la alucinación? Cuando se ve, en sueños o de otro modo, 
al diablo por ejemplo u otras cosas fantásticas que no exis-
ten, ¿no es esto un producto de la imaginación?  

«Sí, algunas veces, cuando se está afectado por ciertas lectu-
ras, o por historias de brujerías que impresionan, se 
recuerda y se cree ver lo que no existe. Pero hemos dicho 
también que el Espíritu, bajo su envoltura semimaterial, 
puede adoptar toda clase de formas para manifestarse. Un 
Espíritu burlón puede, pues, aparecer con cuernos y garras 
si le place, a fin de divertirse con la credulidad, como un 
buen Espíritu puede mostrarse con alas y una figura ra-
diante». 

2ª ¿Se pueden considerar como apariciones las figuras y otras 
imágenes que se presentan muchas veces cuando uno está 
medio dormido, o simplemente cuando se nos cierran los 
ojos?  

«Tan pronto como los sentidos se entorpecen, el Espíritu se 
desprende y puede ver de lejos o de cerca lo que no podría 
ver con los ojos. Estas imágenes son muchas veces visiones, 
pero pueden ser también efecto de las impresiones que la 
vista de ciertos objetos ha dejado en el cerebro, cuyas señales 
conserva como conserva la de los sonidos. El Espíritu des-
prendido ve entonces en su propio cerebro esas huellas que 
se han fijado en él como sobre una placa de daguerrotipo. 
Su variedad y su mezcla forman conjuntos extravagantes y 
fugitivos que se borran casi repentinamente a pesar de los 
esfuerzos que se hacen para retenerlos. A una causa seme-
jante hay que atribuir ciertas apariciones fantásticas que no 
tienen nada de real y que se producen muchas veces cuando 
se está enfermo». 



MANIFESTACIONES VISUALES 

 153 

Nos consta que la memoria es resultado de las impresiones 
conservadas por el cerebro. ¿Por qué singular fenómeno es-
tas impresiones tan variadas y múltiples no se confunden 
entre sí? Este es un misterio indescifrable, pero que no es 
más extraño que el de las ondas sonoras que se cruzan en el 
aire, sin que dejen de ser menos claras. En un cerebro sano 
y bien organizado estas impresiones son claras y precisas. 
En un estado menos favorable, se borran o confunden; de 
ahí la pérdida de la memoria o la confusión de ideas. Esto 
parece todavía menos extraordinario si se admite, como en 
la frenología, una función especial en cada parte, y aun en 
cada fibra del cerebro. 

Las imágenes que llegan al cerebro por los ojos dejan en él 
una impresión que hace que se recuerde un cuadro, por 
ejemplo, como si estuviese delante, pero esto solo es cuestión 
de memoria, porque no se lo ve realmente. Ahora bien, en 
cierto estado de emancipación, el alma ve en el cerebro y 
encuentra en él esas imágenes, sobre todo aquellas que le 
han afectado más, según la naturaleza de las preocupaciones 
o las disposiciones del espíritu. Así es como encuentra en él 
la impresión de las escenas religiosas, diabólicas, dramáti-
cas, mundanas, figuras de animales raros que ha visto en 
pintura en otra época o bien en relatos, porque los relatos 
también dejan impresiones. De este modo, el alma ve real-
mente, pero solo ve una imagen daguerrotipada en el 
cerebro. En estado normal esas imágenes son fugitivas y efí-
meras, porque todas las partes cerebrales funcionan 
libremente. Pero durante una enfermedad el cerebro está 
siempre más o menos debilitado, no hay equilibrio entre to-
dos los órganos, solamente algunos conservan su actividad, 
mientras que otros están de algún modo paralizados. De ahí 
la permanencia de ciertas imágenes que ya no se han 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VI 

 154 

borrado, como en el estado normal, por las preocupaciones 
de la vida exterior. Esa es la verdadera alucinación y la causa 
primera de las ideas fijas. 

Como se ve, hemos dado cuenta de esta anomalía por una ley 
enteramente fisiológica bien conocida, la de las impresiones cere-
brales, pero nos ha sido necesario hacer intervenir al alma. Ahora 
bien, si los materialistas no han podido dar todavía una solución 
satisfactoria de este fenómeno, es porque no quieren admitir la 
existencia del alma. Por eso, dirán que nuestra explicación es 
mala, porque sentamos por principio lo que se ha cuestionado. 
¿Por quién? por ellos, pero admitido por la inmensa mayoría 
desde que existen hombres en la Tierra, y la negación de algunos 
no puede erigirse en ley. 

¿Nuestra explicación es buena? La ofrecemos por lo que 
pueda valer, a falta de otra, y si se quiere a título de simple hipó-
tesis, mientras no se encuentre una mejor. Tal como es, ¿explica 
todos los casos de visión? Ciertamente que no, y desafiamos a 
todos los fisiologistas a que den una sola explicación desde su 
punto de vista exclusivo, que los resuelva todos. Porque cuando 
han pronunciado sus palabras sacramentales sobrexcitación y 
exaltación, no han dicho nada. Por tanto, si todas las teorías de 
la alucinación son insuficientes para explicar todos los hechos, es 
que hay algo más que la alucinación propiamente dicha. Nuestra 
teoría sería falsa si la aplicáramos a todos los casos de visión, por-
que habría algunos que vendrían a contradecirla. Pero puede ser 
acertada si se concreta a ciertos efectos. 



 

 

CAPÍTULO VII 

BICORPOREIDAD Y 
TRANSFIGURACIÓN 

APARICIONES DEL ESPÍRITU DE PERSONAS VIVAS. 

HOMBRES DOBLES. SAN ALFONSO DE LIGORIO Y 

SAN ANTONIO DE PADUA. VESPASIANO. 

TRANSFIGURACIÓN. INVISIBILIDAD 

114. La bicorporeidad y la transfiguración son variedades del fenó-
meno de las manifestaciones visuales, y aunque puedan parecer 
maravillosos a primera vista, se reconocerá fácilmente —por la 
explicación que se pueda dar—, que no escapan al orden de los 
fenómenos naturales. Ambos se basan en el principio de que todo 
lo que se ha dicho sobre las propiedades del periespíritu después 
de la muerte se aplica al periespíritu de los vivos. Sabemos que 
durante el sueño el Espíritu recobra en parte su libertad, es decir, 
que se aísla del cuerpo, y hemos tenido ocasión de observarlo mu-
chas veces en este estado. Sin embargo, ya sea que el hombre esté 
vivo o muerto, el Espíritu tiene siempre su envoltura semimaterial 
que, por las mismas causas que hemos descrito, puede adquirir 
visibilidad y tangibilidad. Hechos muy positivos no dejan ninguna 
duda al respecto. Solo citaremos algunos ejemplos que conocemos 
personalmente y cuya exactitud podemos garantizar, pero todos 
pueden conseguir ejemplos análogos consultando su memoria. 

115. La esposa de uno de nuestros amigos vio varias veces, durante la 
noche, entrar en su cuarto —con luz o sin ella— a una vendedora 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VII 

 156 

de frutas de los alrededores, a quien conocía de vista, pero con la 
que nunca había hablado. Esta aparición le causó un temor aún 
mayor debido a que, en esta época, esta señora no tenía ningún 
conocimiento del espiritismo, y este fenómeno se repitió muy a 
menudo. Ahora bien, la vendedora estaba viva y a esta hora pro-
bablemente dormía. Mientras su cuerpo material estaba en su 
casa, su Espíritu y su cuerpo fluídico estaban en la casa de esta 
señora. ¿Por qué motivo? Esto es lo que no se sabe. En semejante 
caso, un espírita iniciado en esta clase de cosas, se lo hubiera pre-
guntado, pero dicha señora no tuvo tal idea. Cada vez la aparición 
se desvanecía sin que ella supiera cómo, y siempre que desapare-
cía, iba a asegurarse de que todas las puertas estaban 
completamente cerradas, y que nadie había podido introducirse 
en su casa. Esta precaución le probaba que estaba bien despierta, 
y que no era obra de un sueño. Otras veces vio de la misma ma-
nera a un hombre que no conocía, pero un día vio a su hermano, 
que entonces estaba en California. Tenía de tal modo la aparien-
cia de una persona real, que en el primer momento creyó en su 
vuelta y quería dirigirle la palabra, pero desapareció sin darle 
tiempo a ello. Una carta que recibió posteriormente le probó que 
su hermano no había muerto. Esta señora era lo que se puede lla-
mar una médium vidente natural, pero en aquella época —como 
hemos dicho— nunca había oído hablar de médiums. 

116. Otra señora que vive fuera de la capital, cuando estuvo grave-
mente enferma, vio una noche, en torno a las diez, a un caballero 
anciano, que vivía en la misma ciudad, y al que veía algunas veces 
en sociedad, pero sin ninguna relación estrecha. Este caballero es-
taba sentado en un sillón al pie de su cama, y de vez en cuando 
aspiraba una pizca de rapé. Parecía que la cuidaba. Sorprendida 
por semejante visita a esa hora, quiso preguntarle el motivo, pero 
el caballero le hizo señas para que no hablase y que durmiera. 
Varias veces la señora quiso dirigirle la palabra, y él siempre le 
hizo la misma recomendación. Al fin se durmió. Después de 



BICORPOREIDAD Y TRANSFIGURACIÓN 

 157 

algunos días, ya restablecida, recibió la visita de este mismo caba-
llero, pero a una hora más conveniente, y esta vez era 
verdaderamente él. Llevaba el mismo traje, la misma tabaquera y 
exactamente las mismas maneras. Convencida de que había ido a 
verla durante su enfermedad, le dio las gracias por la molestia que 
se había tomado. El caballero, muy sorprendido, le dijo que no 
había tenido el gusto de verla hacía bastante tiempo. La señora, 
que conocía los fenómenos espíritas, comprendió lo sucedido, 
pero como no quería entrar en mayores explicaciones, se contentó 
con decirle que probablemente lo habría soñado.  

«Esto es lo más probable», dirán los incrédulos, los descreí-
dos, lo que para ellos es sinónimo de personas de genio. Sin 
embargo, lo cierto que esta señora no dormía en absoluto, como 
la señora anterior. «Entonces sería que soñaba despierta. Dicho 
de otro modo, tuvo una alucinación». Esta es la gran palabra, la 
explicación universal de todo lo que no se comprende. Como he-
mos ya refutado suficientemente esta objeción, continuaremos 
dirigiéndonos a aquellos que pueden comprendernos. 

117. Aquí, sin embargo, tenemos otro hecho más característico, y nos 
alegraríamos de ver cómo podría explicarse únicamente por el 
juego de la imaginación. 

Un caballero residente fuera de la capital nunca había querido 
casarse, a pesar de la insistencia de su familia. En particular, ha-
bían insistido en favor de una persona que residía en una ciudad 
vecina, a la que él no había visto nunca. Un día, estando en su 
cuarto, se sorprendió al verse en presencia de una joven vestida 
de blanco, con la cabeza adornada con una corona de flores. Ella 
le dijo que era su prometida, le tendió la mano, que él tomó en la 
suya y en la cual vio un anillo. Al cabo de algunos instantes todo 
desapareció. Sorprendido por esta aparición, y asegurándose de 
que se hallaba bien despierto, preguntó si alguien había venido 
aquel día, pero le respondieron que no se había visto a nadie. Un 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VII 

 158 

año después, cediendo a nuevas insistencias de una pariente suya, 
se decidió a ir a ver a la joven que le proponían. Llego a la ciudad 
vecina el día del Corpus. Las gentes volvían de la procesión y una 
de las primeras personas que se presentó a su vista entrando en la 
casa, fue una joven que reconoció ser la que se le había aparecido. 
Iba vestida de la misma manera, porque el día de la aparición 
también había sido el del Corpus. Quedó anonadado, y por su 
parte la joven dio un grito de sorpresa y se desmayó. Vuelta en sí, 
dijo que había visto a este caballero en semejante día del año pre-
cedente. Se efectuó el casamiento. Esto ocurrió hacia el año 1835. 
En esa época no se hablaba mucho de los Espíritus, y por otra 
parte ambos son personas de un positivismo extremo, y de una 
imaginación nada exaltada. 

Tal vez se diga que ambos tenían el espíritu afectado con la 
idea de la unión propuesta, y que esta preocupación determinó 
una alucinación. Sin embargo, no hay que olvidar que el marido 
era tan indiferente a esto, que estuvo un año sin ir a ver a su pre-
tendida. Aun admitiendo esta hipótesis, quedaría por explicar la 
doble aparición, la coincidencia del traje con el día del Corpus, y 
finalmente el reconocimiento físico entre personas que no se ha-
bían visto jamás, circunstancias que no pueden ser producto de la 
imaginación. 

118. Antes de continuar, debemos responder de inmediato a una pre-
gunta que no dejarán de hacernos y que es saber cómo el cuerpo 
puede vivir mientras que el Espíritu está ausente. Podríamos decir 
que el cuerpo puede vivir la vida orgánica, que es independiente 
de la presencia del Espíritu, y la prueba de esto es que las plantas 
viven y no tienen Espíritu. Pero debemos añadir que, durante la 
vida, el Espíritu nunca está desprendido completamente del 
cuerpo. Los Espíritus, lo mismo que ciertos médiums videntes, re-
conocen el Espíritu de una persona viva por medio de un cordón 
luminoso que termina en su cuerpo, fenómeno que nunca tiene 
lugar cuando el cuerpo está muerto, porque entonces la 



BICORPOREIDAD Y TRANSFIGURACIÓN 

 159 

separación es completa. Por medio de esta comunicación, el Espí-
ritu es advertido de forma instantánea de la necesidad que el 
cuerpo puede tener de su presencia, y entonces vuelve con la rapi-
dez del relámpago desde cualquier distancia que esté. Resulta de 
esto que el cuerpo jamás puede morir durante la ausencia del Es-
píritu, y que nunca puede suceder que el Espíritu, a su vuelta, 
encuentre la puerta cerrada, como han dicho algunos novelistas 
en las historias de su invención. (El Libro de los Espíritus, § 400 
y siguientes). 

119. Volvamos a nuestro asunto. El Espíritu de una persona viva, ais-
lado del cuerpo, puede aparecer como el de una persona muerta, 
y tener todas las apariencias de la realidad. Además, por las mis-
mas causas que hemos explicado, puede adquirir una tangibilidad 
momentánea. Es el fenómeno designado con el nombre de bicor-
poreidad, que ha dado lugar a las historias de los hombres dobles, 
es decir, de individuos cuya presencia simultánea ha sido compro-
bada en dos lugares diferentes. Aquí mostramos dos ejemplos 
extraídos, no de las leyendas populares, sino de la historia eclesiástica. 

San Alfonso de Ligorio fue canonizado antes del tiempo exi-
gido por haberse mostrado simultáneamente en dos lugares 
diferentes, lo que se consideró un milagro. 

San Antonio de Padua estaba en España, y mientras predicaba, 
su padre, que estaba en Padua, iba a ser ejecutado acusado de un 
asesinato. En este momento, se aparece san Antonio, demuestra 
la inocencia de su padre y da a conocer al verdadero criminal, 
quien más tarde sufrió el castigo. Se probó que, en ese preciso 
momento, san Antonio no había salido de España. 

Una vez que evocamos e interrogamos a san Alfonso acerca 
del hecho arriba manifestado, contestó lo siguiente: 

1. ¿Podríais explicarnos este fenómeno?  

«Sí. El hombre, cuando está completamente desmateriali-
zado por su virtud y ha elevado su alma hacia Dios, puede 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VII 

 160 

aparecerse en dos lugares a la vez. Veamos cómo: el Espíritu 
encarnado, al sentir que lo invade el sueño, puede pedir a 
Dios trasladarse a cualquier lugar. Su espíritu, o su alma, 
como queráis llamarlo, abandona entonces su cuerpo, se-
guido de una parte de su periespíritu, y deja la materia 
impura en un estado parecido a la muerte. Digo parecido a 
la muerte, porque queda en el cuerpo un lazo que une el 
periespíritu y el alma a la materia, y este lazo no puede ser 
definido. El cuerpo aparece entonces en el lugar solicitado. 
Creo que es todo lo que deseáis saber». 

2. Esto no nos da la explicación de la visibilidad y tangibilidad 
del periespíritu. 

«El Espíritu, al encontrarse desligado de la materia según 
su grado de elevación, puede hacerse tangible a la materia». 

3. ¿Es indispensable el sueño del cuerpo para que el Espíritu 
aparezca en otros lugares?  

«El alma puede dividirse cuando se siente transportada a un 
lugar diferente de aquel en que se encuentra el cuerpo. 
Puede suceder que el cuerpo no duerma, aunque esto sea 
muy raro, pero entonces el cuerpo nunca está en un estado 
perfectamente normal, sino que se encuentra en un estado 
más o menos extático». 

OBSERVACIÓN. El alma no se divide en el sentido literal de la 
palabra. Irradia en diferentes direcciones, y así puede manifes-
tarse en muchos puntos sin dividirse. Es lo mismo que una luz 
que puede reflejarse simultáneamente en muchos espejos. 

4. ¿Qué sucedería a un hombre si se le despertase bruscamente 
en el mismo momento en que, sumido en el sueño, su Espí-
ritu apareciese en otra parte?  

«Esto no sucedería, porque si alguien tuviese la intención 
de despertarlo, el Espíritu volvería al cuerpo e impediría a 
la intención, puesto que el Espíritu lee el pensamiento». 



BICORPOREIDAD Y TRANSFIGURACIÓN 

 161 

Una explicación completamente idéntica nos ha sido dada va-
rias veces por los Espíritus de personas muertas o vivas. San 
Alfonso explica el hecho de la doble presencia, pero no declara la 
teoría de la visibilidad y tangibilidad. 

120. Tácito refiere un hecho análogo: 

«Durante los meses que Vespasiano pasó en Alejandría esperando el 
regreso periódico de los vientos de verano y la estación en que el mar se 
vuelve seguro, ocurrieron muchos prodigios, que manifestaron el favor del 
cielo y el interés que los dioses parecían tener por este príncipe…» 

«Estos prodigios redoblaron en Vespasiano el deseo de visitar la 
morada sagrada del dios para consultarle los asuntos del imperio. Or-
denó que el templo se cerrase para todos. Luego que hubo entrado en 
él y fijado enteramente su atención en lo que iba a pronunciar el 
oráculo, percibió detrás de él a uno de los principales egipcios, llamado 
Basílides, de quien sabía que estaba enfermo a muchas jornadas de Ale-
jandría. Preguntó a los sacerdotes si Basílides había venido ese día al 
templo y a los transeúntes si lo habían visto en la ciudad. Finalmente, 
envió hombres a caballo y se aseguró que en dicho momento estaba a 
ochenta millas de distancia. Entonces ya no dudó de que la visión fuera 
sobrenatural, y el nombre de Basílides le sirvió de oráculo». (Tácito, 
Historias, lib. IV, cap. 81 y 82. Traducción de Burnouf). 

121. El individuo que se muestra simultáneamente en dos lugares dife-
rentes tiene, pues, dos cuerpos. No obstante, de estos dos cuerpos, 
solo uno es real, el otro no es más que una apariencia. Se puede 
decir que el primero tiene la vida orgánica, y que el segundo tiene 
la vida del alma. Al despertar, los dos cuerpos se reúnen y la vida 
del alma regresa al cuerpo material. No parece posible, al menos 
no tenemos ejemplo de ello y la razón parece demostrarlo, que en 
el estado de separación los dos cuerpos puedan gozar simultánea-
mente y en mismo grado de la vida activa e inteligente. Además, 
de lo que acabamos de decir, se deduce que el cuerpo real no po-
dría morir mientras que el cuerpo aparente quedase visible. La 
proximidad de la muerte llamaría siempre al Espíritu hacia el 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VII 

 162 

cuerpo, aunque solo fuese por un instante. Resulta igualmente que 
no podría darse la muerte al cuerpo aparente, porque no es orgá-
nico ni está formado de carne y hueso. Desaparecería en el mismo 
momento en que se tratara de matarle.16  

122. Pasemos al segundo fenómeno, el de la transfiguración. Consiste 
en el cambio de aspecto de un cuerpo vivo. Respecto a esto pre-
sentamos un hecho, cuya absoluta autenticidad podemos 
garantizar, que sucedió en los años 1858 y 1859, en las cercanías 
de Saint-Étienne. Una joven de unos quince años gozaba de la sin-
gular facultad de transfigurarse, es decir, de adoptar en momentos 
dados todas las apariencias de ciertas personas muertas. La ilu-
sión era tan completa, que se creía tener a la persona ante sí, tan 
semejantes eran las facciones, la mirada, el sonido de la voz y 
hasta la jerga que empleaba al hablar. Este fenómeno se repitió 
cientos de veces, independientemente de la voluntad de la joven. 
Muchas veces tomaba la apariencia de su hermano, muerto algu-
nos años antes. Adoptaba no solo su rostro, sino también su 
estatura y el volumen del cuerpo. Un médico del lugar, varias ve-
ces testigo de estos raros efectos, y queriendo asegurarse de no ser 
víctima de una ilusión, hizo la experiencia siguiente. Conocemos 
estas noticias por él mismo, por el padre de la joven y por muchos 
otros testigos oculares muy honrados y dignos de fe. Tuvo la idea 
de pesar a la joven en su estado normal y después en el de la trans-
figuración, cuando tomaba la apariencia de su hermano de edad 
de veintitantos años, mucho más corpulento y robusto. ¡Pues 
bien!, se encontró que, en este último estado, el peso era casi el 
doble. La experiencia era concluyente, y no era posible atribuir 
esta apariencia a una simple ilusión óptica. Intentemos explicar 

 
16 Véase la Revista Espírita, enero de 1859, El duende de Bayona; febrero 1859, Los 

agéneres, Mi amigo Hermann; mayo 1859, El lazo entre el Espíritu y el cuerpo; noviembre 
1859, El alma errante; enero 1860, El Espíritu a un lado y el cuerpo a otro; marzo 1860, 
Estudio sobre el Espíritu de las personas vivas: El doctor V. y la señora I.; abril 1860, El 
fabricante de San Petersburgo; Apariciones tangibles; noviembre 1860, Historia de María de 
Agreda; julio 1861, Una aparición providencial. (N. de A.K.) 



BICORPOREIDAD Y TRANSFIGURACIÓN 

 163 

este hecho, que en otro tiempo se hubiera llamado milagro, y que 
nosotros llamamos simplemente fenómeno. 

123. La transfiguración, en ciertos casos, puede tener por causa una 
simple contracción muscular que puede dar a la fisonomía una 
expresión diferente, hasta el punto de hacer irreconocible a la per-
sona. Nosotros lo hemos observado muchas veces en algunos 
sonámbulos, pero en este caso la transformación no es radical. 
Una mujer podrá parecer joven o vieja, bella o fea, pero será siem-
pre una mujer, y su peso, sobre todo, no aumentará ni disminuirá. 
En el caso de que se trata, es bien evidente que hay algo más. La 
teoría del periespíritu nos guiará por el buen camino. 

Se admite en principio que el Espíritu puede dar a su periespí-
ritu todas las apariencias; que, por una modificación en su 
disposición molecular, puede darle visibilidad, tangibilidad y, en 
consecuencia, opacidad; que el periespíritu de una persona viva, 
aislado del cuerpo, puede sufrir las mismas transformaciones, y 
que este cambio de estado se opera por la combinación de los 
fluidos. Figurémonos ahora el periespíritu de una persona viva, 
no aislado, sino irradiando alrededor del cuerpo de tal manera 
que lo envuelva con una especie de vapor. En este estado, el pe-
riespíritu puede sufrir las mismas modificaciones que si estuviese 
separado del cuerpo. Si pierde su transparencia, el cuerpo puede 
desaparecer, volverse invisible, y quedar velado como si estuviese 
sumergido en una densa niebla. Podrá también cambiar de as-
pecto, volverse resplandeciente si esa es la voluntad o el poder del 
Espíritu. Otro Espíritu, combinando su propio fluido con el pri-
mero, puede sustituirlo con su propia apariencia; de tal modo que 
el cuerpo real desaparezca bajo una envoltura fluídica exterior, 
cuya apariencia puede variar a gusto del Espíritu. Esta parece ser 
la verdadera causa del extraño e insólito fenómeno, preciso es de-
cirlo así, de la transfiguración. En cuanto a la diferencia del peso, 
se explica de la misma manera que para los cuerpos inertes. El 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VII 

 164 

peso intrínseco del cuerpo no ha variado, porque la cantidad de 
materia no ha aumentado. Sufre la influencia de un agente exte-
rior que puede aumentar o disminuir el peso relativo, como 
explicamos anteriormente, en el § 78 y siguientes. Por tanto, es 
probable que, si la transfiguración hubiese tenido lugar bajo el 
aspecto de un niño, el peso habría disminuido en proporción. 

124. Es concebible que el cuerpo pueda tomar otra apariencia mayor o 
de la misma dimensión, pero ¿cómo podría adoptar una menor, 
la de un niño, como acabamos de decir? En este caso el cuerpo 
real, ¿no sobrepasaría los límites del cuerpo aparente? No deci-
mos que el hecho se haya producido. Solo hemos querido 
demostrar, refiriéndonos a la teoría del peso específico, que el 
peso aparente hubiera podido disminuir. En cuanto al fenómeno 
en sí mismo, no afirmamos su posibilidad ni su imposibilidad. No 
obstante, en el caso de que tuviera lugar, el hecho de que no se 
pudiera dar una solución satisfactoria, no por esto se invalidaría 
el fenómeno. No olvidemos que estamos al principio de esta cien-
cia, y está lejos de haber dicho su última palabra sobre este punto, 
como sobre muchos otros. Además, las partes excedentes podrían 
perfectamente hacerse invisibles. 

La teoría del fenómeno de la invisibilidad surge naturalmente 
de las explicaciones precedentes y de las que se dieron con motivo 
del fenómeno de los aportes, en el § 96 y siguientes. 

125. Nos faltaría tratar del singular fenómeno de los agéneres, que, por 
extraordinario que pueda parecer a primera vista, no es más so-
brenatural que los otros. Pero, como lo explicamos en la citada 
Revista Espírita (febrero de 1859), creemos inútil reproducir aquí 
los detalles. Solo diremos que es una variedad de la aparición tan-
gible. Es el estado de ciertos Espíritus que pueden revestir 
momentáneamente las formas de una persona viva hasta el punto 
de crear una ilusión completa. (Del griego a privativo, y geine, 
geínomai, engendrar: el que no ha sido engendrado). 



 

 

CAPÍTULO VIII 

LABORATORIO DEL MUNDO 
INVISIBLE 

VESTIMENTA DE LOS ESPÍRITUS. FORMACIÓN 

ESPONTÁNEA DE OBJETOS TANGIBLES. 

MODIFICACIÓN DE LAS PROPIEDADES DE LA 

MATERIA. ACCIÓN MAGNÉTICA CURATIVA 

126. Hemos dicho que los Espíritus se presentan vestidos con túnicas, 
ropajes o incluso con sus trajes habituales. Los ropajes parecen 
ser la vestimenta generalizada en el mundo de los Espíritus. Pero 
no se comprende de dónde salen semejantes trajes parecidos ente-
ramente a los que llevaban en su vida y con todos sus accesorios. 
Es evidente que ellos no se llevaron estos objetos consigo, puesto 
que los que realmente vestían los tenemos aún a la vista. ¿De 
dónde provienen, pues, los que visten en el otro mundo? Esta 
cuestión siempre ha intrigado bastante, pero para muchos era un 
simple motivo de curiosidad. Sin embargo, implica una cuestión 
de principio de gran importancia, porque su solución nos ha 
puesto en el camino de una ley general que encuentra igualmente 
su aplicación en nuestro mundo corporal. Muchos hechos han ve-
nido a complicarla y a demostrar la insuficiencia de las teorías que 
se habían intentado. 

Hasta cierto punto se podría comprender el traje, porque de 
algún modo puede considerarse como parte del individuo; pero 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VIII 

 166 

no es así en cuanto a los objetos accesorios como, por ejemplo, la 
tabaquera del caballero que visitó a la señora enferma de la cual 
hablamos en el § 116. Notemos con este motivo que no se trataba 
aquí de un muerto, sino de un vivo, y que este caballero cuando 
volvió en persona tenía una tabaquera parecida en todo a la de la 
aparición. ¿Dónde encontró, pues, el Espíritu la que tenía cuando 
estaba al pie de la cama de la enferma? Podríamos citar un gran 
número de casos en que los Espíritus de muertos o de vivos se 
aparecen con diversos objetos, tales como bastones, armas, pipas, 
linternas, libros, etc. 

Entonces se nos ocurrió la idea de que los cuerpos inertes po-
dían tener sus análogos etéreos en el mundo invisible; que la 
materia condensada que forma los objetos podía tener una parte 
esencial fuera del alcance de nuestros sentidos. Esta teoría no es-
taba desprovista de verosimilitud, pero no era suficiente para 
explicar todos los hechos. Sobre todo, hay uno que parecía frus-
trar todas las interpretaciones. Hasta entonces solo se había 
tratado de imágenes o apariencias. Hemos comprobado que el pe-
riespíritu puede adquirir las propiedades de la materia y volverse 
tangible, pero esta tangibilidad solo es momentánea, y el cuerpo 
solido se desvanece como una sombra. Este ya es un fenómeno 
muy extraordinario, pero lo que es mucho más extraordinario es 
la producción de la materia sólida persistente, como lo prueban 
numerosos hechos auténticos, y en particular el de la escritura di-
recta, de la que hablaremos en detalle en un capítulo especial. Sin 
embargo, como este fenómeno tiene íntima relación con el asunto 
que tratamos en este momento, y es una de las aplicaciones más 
positivas, nos anticiparemos al orden que tenemos establecido. 

127. La escritura directa, o neumatografía, es aquella que se produce 
espontáneamente, sin la ayuda de la mano del médium ni del lá-
piz. Basta tomar una hoja de papel en blanco —lo que se puede 
hacer con todas las precauciones necesarias para tener la 



LABORATORIO DEL MUNDO INVISIBLE 

 167 

seguridad de no ser víctima de alguna superchería—, doblarla y 
colocarla en alguna parte, en un cajón, o simplemente sobre un 
mueble. Si se tienen las condiciones apropiadas, al cabo de cierto 
tiempo más o menos largo, se encuentran en el papel caracteres 
diversos, signos, palabras, frases e incluso discursos, trazados la 
mayoría de las veces con una sustancia grisácea parecida al grafito 
y otras al lápiz encarnado, tinta común e incluso tinta de im-
prenta. Este es el hecho en toda su sencillez, y cuya reproducción, 
aunque poco común, no es sin embargo muy rara, porque hay 
personas que la obtienen con mucha facilidad. Si se colocara el 
lápiz junto al papel, podría creerse que el Espíritu se ha servido 
de él para escribir; pero, como el papel está completamente solo, 
es evidente que la escritura está formada por una materia deposi-
tada. ¿De dónde ha sacado el Espíritu esta materia? Esta es la 
pregunta que hemos hecho, a cuya solución nos ha conducido la 
tabaquera de la que hablamos anteriormente. 

128. El Espíritu de san Luis nos ha dado la solución con las respuestas 
siguientes: 

1. Hemos citado un caso de la aparición del Espíritu de una 
persona viva. Este Espíritu tenía una tabaquera y tomaba 
rapé. ¿Sentía efectivamente la impresión del que toma rapé 
en realidad?  

«No». 

2. Esta tabaquera tenía la misma forma que la que él usaba 
habitualmente y que estaba en su casa. ¿Qué era esta taba-
quera que tenía este hombre en sus manos?  

«Una apariencia. Sucedió de este modo para que se notase 
la circunstancia tal como ha sido, y que la aparición no se 
tomase por una alucinación producida por el estado de sa-
lud de la vidente. El Espíritu quería que esta señora creyese 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VIII 

 168 

en la verdad de su presencia y tomó todas las apariencias de 
la realidad». 

3. Decís que fue una apariencia; pero una apariencia nada 
tiene de real, es como una ilusión de óptica. Querríamos 
saber si esta tabaquera solo era una imagen sin realidad, ¿o 
si tenía algo de material?  

«Ciertamente que lo tenía. Con ayuda de este principio ma-
terial es como el periespíritu toma la apariencia de ropas 
semejantes a las que llevaba el Espíritu cuando vivía». 

OBSERVACIÓN. Es evidente que en este caso la palabra apariencia 
debe tomarse en el sentido de aspecto, imitación. La tabaquera 
real no estaba allí. La que tenía el Espíritu solo fue una represen-
tación de ella. Era, pues, una apariencia comparada con la 
original, aunque formada a partir de un principio material. 

La experiencia nos enseña que no debemos tomar siempre lite-
ralmente ciertas expresiones empleadas por los Espíritus. Al 
interpretarlas según nuestras ideas, nos exponemos a grandes 
equivocaciones. Por esto es necesario profundizar el sentido de 
sus palabras siempre que presenten la menor ambigüedad. Esta 
recomendación nos la hacen constantemente los propios Espíri-
tus. Sin la explicación que hemos provocado, la palabra 
apariencia constantemente reproducida en casos análogos, po-
dría dar lugar a una interpretación falsa. 

4. ¿Acaso sería doble la materia inerte y habría en el mundo 
invisible una materia esencial que revistiera la forma de los 
objetos que vemos? En una palabra, ¿tendrían estos objetos 
su doble etéreo en el mundo invisible, así como los hombres 
están representados en él por los Espíritus?  

«No sucede de este modo. El Espíritu tiene, sobre los ele-
mentos materiales esparcidos por todas partes en el espacio 
y en vuestra atmósfera, un poder que estáis lejos de 



LABORATORIO DEL MUNDO INVISIBLE 

 169 

sospechar. Puede concentrar a voluntad estos elementos y 
darles la forma aparente acomodada a sus proyectos». 

OBSERVACIÓN. Esta cuestión, como hemos visto, era la traduc-
ción de nuestro pensamiento, es decir, de la idea que nos 
habíamos formado sobre la naturaleza de estos objetos. Si las 
respuestas fuesen, como algunos pretenden, el reflejo del pensa-
miento, habríamos obtenido la confirmación de nuestra teoría, 
en lugar de una teoría contraria. 

5. Hago de nuevo la pregunta de una manera categórica, a fin 
de evitar cualquier equívoco. Las ropas con que se cubren 
los Espíritus ¿son alguna cosa?  

«Me parece que mi respuesta precedente resuelve la cues-
tión. ¿No sabéis que el mismo periespíritu es también 
algo?». 

6. Resulta de esta explicación que los Espíritus hacen que la 
materia etérea experimente transformaciones a su voluntad, 
y que, de este modo, por ejemplo, se hizo la tabaquera. El 
Espíritu no la encontró hecha, sino que la hizo él mismo en 
el momento en que la necesitó, por un acto de su voluntad, 
y que pudo deshacerla. Lo mismo debe ser en cuanto a los 
otros objetos, tales como vestidos, joyas, etc.  

«Esto es evidente». 

7. Esa caja de tabaco fue visible para esta señora, hasta el 
punto de crearle ilusión. ¿Habría podido el Espíritu hacerla 
tangible para ella?  

«Podría haberlo hecho». 

8. Si hubiese llegado el caso, ¿habría podido tomarla en sus 
manos, creyendo que tenía una verdadera tabaquera?  

«Sí». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VIII 

 170 

9. Si la hubiera abierto, probablemente habría encontrado ta-
baco en polvo. Si hubiese aspirado este rapé, ¿la habría 
hecho estornudar?  

«Sí». 

10. Entonces ¿Puede el Espíritu dar no solo forma sino también 
propiedades especiales?  

«Si lo desea. Y en virtud de este principio, he respondido 
afirmativamente a las preguntas precedentes. Tendréis 
pruebas de la poderosa acción que el Espíritu ejerce sobre 
la materia, lo que estáis lejos de sospechar como ya he di-
cho». 

11. Supongamos, entonces, que hubiese querido hacer una sus-
tancia venenosa. Si una persona la hubiese tomado, ¿se 
habría envenenado?  

«Habría podido hacerla, pero no lo habría hecho, pues no 
se le habría permitido». 

12. ¿Podría el Espíritu haber hecho una sustancia saludable y 
adecuada para curar una enfermedad? ¿Se ha presentado 
este caso?  

«Sí, muy a menudo». 

13. Entonces podría hacer también una sustancia alimenticia. 
Supongamos que hubiese hecho un fruto o un manjar cual-
quiera, ¿podría alguien comerlo y quedar saciado? 

«Sí, sí, pero no investiguéis tanto para encontrar lo que es 
tan fácil de comprender. Basta un rayo del sol para que 
vuestros toscos órganos perciban estas partículas materiales 
que llenan el espacio en medio del cual vivís; ¿no sabéis que 
el aire contiene vapores de agua? Condensadlos y los pon-
dréis en el estado normal. Privadlos de calor y esas 



LABORATORIO DEL MUNDO INVISIBLE 

 171 

moléculas impalpables invisibles vienen a ser un cuerpo só-
lido, muy sólido, y en muchas otras sustancias de las que 
los químicos extraerán maravillas aún más admirables. Solo 
que el Espíritu posee instrumentos más perfectos que los 
vuestros: la voluntad y el permiso de Dios». 

OBSERVACIÓN. La cuestión de la saciedad es muy importante en 
este caso. ¿Cómo puede producir saciedad una sustancia con una 
existencia y propiedades temporales y en algún modo convencio-
nal? Esta sustancia, por su contacto con el estómago, produce la 
sensación de la saciedad, pero no la saciedad resultante de la ple-
nitud. Si dicha sustancia puede obrar sobre la economía y 
modificar un estado mórbido, puede del mismo modo obrar tam-
bién sobre el estómago y producir en él la sensación de la 
saciedad. Sin embargo, rogamos a los señores farmacéuticos y 
dueños de restaurantes que no sientan celos ni crean que los Es-
píritus vienen a hacerles la competencia. Estos casos son raros, 
excepcionales, y nunca dependen de la voluntad. De otro modo, 
nos alimentaríamos y curaríamos a muy bajo precio. 

14. Los objetos hechos tangibles por la voluntad del Espíritu, 
¿podrían tener un carácter de permanencia y de estabilidad 
y volverse comunes?  

«Podría ser, pero no se hace. Está fuera de las leyes». 

15. ¿Tienen todos los Espíritus el mismo grado de poder para 
producir objetos tangibles?  

«Es cierto que cuanto más elevado es el Espíritu, más fácil-
mente obtiene este fenómeno. No obstante, incluso esto 
depende de las circunstancias: los Espíritus inferiores pue-
den obtener este poder». 

16. ¿Sabe el Espíritu siempre cómo produce su vestimenta o los 
objetos cuya apariencia presenta?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VIII 

 172 

«No. Muchas veces contribuye a su formación por un acto 
instintivo que él mismo no comprende, si no está lo bastante 
ilustrado para esto». 

17. Si el Espíritu puede extraer del elemento universal los mate-
riales para hacer todas estas cosas, darles una realidad 
temporal con sus propiedades, ¿puede también sacar de di-
cho elemento lo que necesite para escribir? Por consiguiente, 
esto nos parece que da la clave del fenómeno de la escritura 
directa, 

«¡Por fin hemos llegado a donde queríais!». 

OBSERVACIÓN. Aquí era, en efecto, a donde queríamos llegar a 
parar con nuestras preguntas preliminares. La respuesta prueba 
que el Espíritu había leído nuestro pensamiento. 

18. Si la materia de que se sirve el Espíritu no tiene persistencia, 
¿cómo es que las huellas de la escritura directa no desapare-
cen?  

«No censuréis con las palabras. En primer lugar, yo no dije 
“nunca”. Se trataba entonces de un objeto material volumi-
noso. Ahora se trata de caracteres trazados que es útil 
conservar y se conservan. Quise decir que los objetos com-
puestos de este modo por el Espíritu no podrían convertirse 
en objetos usuales, porque en realidad no hay una agrega-
ción de materia como en vuestros cuerpos sólidos». 

129. La teoría expresada puede resumirse de este modo: el Espíritu 
obra sobre la materia. Extrae de la materia cósmica universal los 
elementos necesarios para formar, a su gusto, objetos que tengan 
la apariencia de los diversos cuerpos que existen sobre la Tierra. 
Puede igualmente operar sobre la materia elemental, mediante su 
voluntad, una transformación íntima que le confiere propiedades 
determinadas. Esta facultad es inherente a la naturaleza del 



LABORATORIO DEL MUNDO INVISIBLE 

 173 

Espíritu, que la ejerce muchas veces como un acto instintivo 
cuando es necesario, y sin darse cuenta de ello. Los objetos for-
mados por el Espíritu tienen una existencia temporal, 
subordinada a su voluntad o a la necesidad. Puede hacerlos o des-
hacerlos a su gusto. Estos objetos pueden, en ciertos casos, 
presentar ante la mirada de las personas vivas todas las aparien-
cias de la realidad, es decir, volverse momentáneamente visibles e 
incluso tangibles. Hay formación, pero no creación, ya que el Es-
píritu no puede extraer nada de la nada. 

130. La existencia de una materia elemental única está casi general-
mente admitida hoy por la ciencia y confirmada, como hemos 
visto, por los Espíritus. Esta materia da origen a todos los cuerpos 
de la naturaleza. Por las transformaciones que sufre, también pro-
duce las diversas propiedades de estos mismos cuerpos, y así es 
como una sustancia saludable puede convertirse en venenosa por 
una simple modificación. La química, nos ofrece de ello numero-
sos ejemplos. Todos saben que dos sustancias inofensivas 
combinadas en ciertas proporciones pueden producir otra que sea 
muy perniciosa. Una parte de oxígeno y dos de hidrógeno, ambos 
inofensivos, forman el agua. Añadid un átomo de oxígeno y ten-
dréis un líquido corrosivo. Sin alterar las proporciones, basta 
muchas veces un simple cambio en el modo de agregación mole-
cular para cambiar las propiedades. Así es como un cuerpo opaco 
puede volverse transparente, y viceversa. Dado que el Espíritu, 
por su sola voluntad, tiene una acción tan poderosa sobre la ma-
teria elemental, se concibe que pueda no solo formar sustancias, 
sino también desnaturalizar sus propiedades, actuando la volun-
tad como reactivo. 

131. Esta teoría nos da la solución de un hecho bien conocido en mag-
netismo, pero hasta ahora inexplicado: el cambio de las 
propiedades del agua por acción de la voluntad. El Espíritu que 
obra es el del magnetizador, a menudo asistido por un Espíritu 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO VIII 

 174 

desencarnado. El magnetizador opera una transmutación con 
ayuda del fluido magnético que, como se ha dicho, es la sustancia 
que más se aproxima a la materia cósmica o elemento universal. 
De este modo, si puede efectuar una modificación en las propie-
dades del agua, puede igualmente producir un fenómeno análogo 
sobre los fluidos del organismo, y de ahí el efecto curativo de la 
acción magnética convenientemente dirigida. 

Conocemos el importante papel que desempeña la voluntad 
en todos los fenómenos del magnetismo. Pero ¿cómo se explica la 
acción material de un agente tan sutil? La voluntad no es un ser, 
una sustancia cualquiera; ni siquiera es una propiedad de la ma-
teria más etérea. La voluntad es el atributo esencial del Espíritu, 
es decir, del ser pensante. Con la ayuda de esta palanca, actúa 
sobre la materia elemental, y por una acción consecutiva, reac-
ciona sobre sus compuestos, cuyas propiedades internas pueden 
ser así transformadas. 

La voluntad es el atributo tanto del Espíritu encarnado como 
del Espíritu errante. De ahí el poder del magnetizador, un poder 
que se sabe que se debe a la fuerza de voluntad. El Espíritu encar-
nado, al poder actuar sobre la materia elemental, puede 
igualmente variar sus propiedades dentro de ciertos límites.  Así 
es como se explica la facultad de curar por el contacto y la impo-
sición de manos, facultad que algunas personas poseen en mayor 
o menor grado. (Véase en el capítulo de los médiums, el apartado 
relativo a los médiums sanadores. Véase también la citada Revista 
Espírita, julio de 1859, págs. 184 y 189: El zuavo de Magenta y 
Un oficial del ejército italiano). 



 

 

CAPÍTULO IX 

LOS LUGARES VISITADOS POR LOS 
ESPÍRITUS 

132. Las manifestaciones espontáneas que se han producido en todos 
los tiempos, y la persistencia de algunos Espíritus en dar señales 
ostensibles de su presencia en ciertas localidades, son el origen de 
la creencia en los lugares encantados o visitados por los Espíritus. 
A las preguntas que les dirigimos con este objeto, nos dieron las 
siguientes respuestas: 

1. Los Espíritus ¿se aferran solo a las personas o también a las 
cosas?  

«Esto depende de su elevación. Ciertos Espíritus pueden 
apegarse a los objetos terrestres. Los avaros, por ejemplo, 
que ocultaron sus tesoros y que no están bastante desmate-
rializados, aún pueden vigilarlos y guardarlos». 

2. Los Espíritus errantes ¿tienen lugares predilectos?  

«Esto sigue el mismo principio. Los Espíritus que no tienen 
apego a la Tierra, van a donde encuentran afecto. Son atraí-
dos por las personas más que por las cosas materiales. Sin 
embargo, los hay que momentáneamente pueden tener pre-
ferencia por ciertos lugares, pero estos siempre son Espíritus 
inferiores». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IX 

 176 

3. Puesto que el apego de los Espíritus a un lugar es una señal 
de inferioridad, ¿es también una prueba de que son malos 
Espíritus?  

«Ciertamente no. Un Espíritu puede estar poco adelantado, 
sin ser malo. ¿No sucede lo mismo entre los hombres?». 

4. La creencia de que los Espíritus frecuentan con preferencia 
las ruinas, ¿tiene algún fundamento?  

«No. Los Espíritus van a estos parajes, como a todas partes; 
pero la imaginación afectada por el aspecto lúgubre de cier-
tos lugares atribuye a su presencia lo que muchas veces solo 
es un efecto muy natural. ¡Cuántas veces el miedo ha lle-
vado a tomar la sombra de un árbol por un fantasma, el 
grito de un animal, o el soplo del viento por almas en pena! 
Los Espíritus aprecian la presencia de los hombres, y por 
esta razón buscan con preferencia los parajes habitados a 
los lugares aislados». 

—Sin embargo, según lo que sabemos de la diversidad de 
caracteres de los Espíritus, entre ellos debe haber algunos 
misántropos que puedan preferir la soledad. 

«Por eso no he contestado a la pregunta de una manera ab-
soluta. He dicho que los Espíritus pueden ir a lugares 
desiertos lo mismo que a todas partes, y es evidente que los 
que quieren estar retirados es porque les gusta, pero esto no 
es una razón para que las ruinas sean forzosamente lugares 
de su predilección. Ciertamente hay muchos más Espíritus 
en las ciudades y palacios que en la profundidad de los bos-
ques». 

5. Las creencias populares tienen en general un fondo de ver-
dad, ¿cuál puede ser el origen de la creencia en los lugares 
encantados?  



LOS LUGARES VISITADOS POR LOS ESPÍRITUS 

 177 

«El fondo de verdad es la manifestación de los Espíritus, en 
la cual el hombre ha creído siempre por instinto. Sin em-
bargo, como he dicho, el aspecto de los lugares lúgubres 
impresiona su imaginación, y naturalmente coloca en ellos 
a los seres que considera sobrenaturales. Esta creencia su-
persticiosa se conserva por las narraciones de los poetas y 
los cuentos fantásticos con los que se arrulla desde la infan-
cia». 

6. Los Espíritus que se reúnen ¿tienen días y horas predilectas 
para ello?  

«No. Los días y las horas son los registros del tiempo para 
uso de los hombres y para la vida corporal, pero para nada 
sirven a los Espíritus; no lo necesitan ni hacen caso». 

7. ¿Cuál es el origen de la idea de que los Espíritus vienen con 
preferencia durante la noche?  

«La impresión que el silencio y la oscuridad producen en la 
imaginación. Todas estas creencias son supersticiones que el 
conocimiento razonado del espiritismo debe destruir. Lo 
mismo sucede con respecto a los días y las horas que se cree 
les son más propicias. Créanme, la influencia de la media-
noche solo ha existido en los cuentos». 

—Siendo así, ¿por qué ciertos Espíritus anuncian su llegada 
y sus manifestaciones para una hora y en días determinados, 
como el viernes, por ejemplo?  

«Estos son Espíritus que se aprovechan de la credulidad y se 
divierten. Por la misma razón, los hay que dicen ser el diablo 
o se atribuyen nombres infernales. Mostradles que no sois 
su víctima, y no volverán». 

8. Los Espíritus ¿van con preferencia a la tumba donde des-
cansa su cuerpo?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IX 

 178 

«El cuerpo solo fue un vestido. Se aferran a la envoltura que 
les hizo sufrir tanto como el prisionero a sus cadenas. Solo 
dan importancia al recuerdo de las personas que les son que-
ridas». 

—Las oraciones que se rezan sobre sus tumbas, ¿les son 
acaso más agradables, y los atraen allí con preferencia a 
otros lugares?  

«La oración es una evocación que atrae a los Espíritus, 
como bien sabéis. La oración tiene mayor eficacia cuanto 
más ferviente y sincera sea. Ahora bien, ante una tumba ve-
nerada, la persona que ora siente un mayor recogimiento, y 
la conservación de las reliquias piadosas es un testimonio de 
afecto para el Espíritu, lo que estima y agradece. El pensa-
miento es el que obra siempre sobre el Espíritu y no los 
objetos materiales. Estos objetos tienen más influencia sobre 
aquel que ruega que sobre el Espíritu, ya que fija en ellos 
más su atención». 

9. Según esto, ¿la creencia en los lugares encantados o frecuen-
tados por los Espíritus no parecería absolutamente falsa? 

«Hemos dicho que algunos Espíritus pueden ser atraídos 
por las cosas materiales. También pueden serlo por ciertos 
lugares donde parecen elegir su domicilio, hasta que cesen 
las circunstancias que los conducían a ellos». 

—¿Cuáles son las circunstancias que pueden conducirlos 
allí?  

«Su simpatía por algunas de las personas que los frecuentan, 
o el deseo de comunicarse con ellas. Sin embargo, sus inten-
ciones no son siempre tan loables. Cuando son Espíritus 
malos, pueden querer vengarse de ciertas personas de las que 
recibieron algún daño. La permanencia en un lugar 



LOS LUGARES VISITADOS POR LOS ESPÍRITUS 

 179 

determinado puede ser también, para algunos, un castigo 
que se les ha impuesto, sobre todo si cometieron en él algún 
crimen, a fin de lo que tengan constantemente presente».17  

10. Los lugares encantados, ¿son siempre frecuentados por los 
antiguos habitantes de estas moradas?  

«Algunas veces, pero no siempre, porque si el antiguo habi-
tante es un Espíritu elevado, no se aferrará a su habitación 
terrestre, como tampoco a su cuerpo. Los Espíritus que fre-
cuentan ciertos lugares no tienen muchas veces otro motivo 
que el capricho, cuando no sean atraídos a ellos por su sim-
patía hacia ciertas personas». 

—¿Pueden establecerse en ellos con el propósito de proteger 
a una persona o a un familiar?  

«Seguramente, si son buenos Espíritus, pero en este caso 
nunca manifiestan su presencia por actos desagradables». 

11. ¿Hay algo de real en la historia de la Dama Blanca? 

«Es un cuento dimanado de mil hechos que son verdaderos». 

12. ¿Es racional temer a los lugares frecuentados por los Espíri-
tus?  

«No. Los Espíritus que visitan ciertos lugares y producen 
ruido más bien procuran divertirse a costa de la credulidad 
y la cobardía de las personas que hacer mal. Por lo demás, 
tened presente que hay Espíritus en todas partes, y que 
donde estéis los tendréis siempre a vuestro lado, incluso en 
las casas más pacíficas. Frecuentan muchas veces ciertas vi-
viendas, porque encuentran en ellas la oportunidad de 
manifestar su presencia». 

 
17 Véase la Revista Espírita, de febrero de 1860. Historia de un condenado. (N. de A.K.) 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO IX 

 180 

13. ¿Hay algún medio para expulsarlos?  

«Sí, pero frecuentemente lo que se hace con este objetivo los 
atrae en lugar de alejarlos. El mejor medio de ahuyentar a 
los Espíritus malos es atraer a los buenos. Atraed, pues, a 
los buenos Espíritus haciendo el mayor bien posible, y los 
malos se irán, porque el bien y el mal son incompatibles. Sed 
siempre buenos, y no tendréis más que buenos Espíritus a 
vuestro lado». 

—Hay, sin embargo, personas muy buenas que son el blanco 
de los enredos de los Espíritus malos. 

«Si estas personas son realmente buenas, puede ser que esto 
sea una prueba para ejercitar su paciencia e incitarlas a ser 
todavía mejores. Pero, considerad que no son más virtuosos 
los que siempre hablan de virtud. El que realmente posee 
ciertas cualidades las ignora muchas veces él mismo o no 
habla de ellas». 

14. ¿Qué debemos pensar respecto a la eficacia del exorcismo 
para expulsar a los Espíritus malos de los lugares encanta-
dos?  

«¿Habéis visto muchas veces que este medio haya tenido re-
sultados? Por el contrario, ¿no habéis visto redoblar el 
alboroto y el ruido después de las ceremonias de exorcismo? 
Es porque se divierten cuando se les toma por el diablo». 

«Los Espíritus que no vienen con mala intención pueden 
también manifestar su presencia por el ruido, y aun hacerse 
visibles, pero nunca hacen ruidos que incomoden. Muchas 
veces, son Espíritus sufrientes a quienes podéis aliviar ro-
gando por ellos. Otras veces son Espíritus benévolos que 
quieren probaros que están cerca de vosotros, o Espíritus 
superficiales que juguetean. Como los que turban el reposo 



LOS LUGARES VISITADOS POR LOS ESPÍRITUS 

 181 

por el ruido son casi siempre Espíritus que se divierten, lo 
que mejor que puede hacerse es reírse. Se cansarán, si ven 
que no consiguen asustar ni impacientar». (Véase el capítulo 
V, Manifestaciones físicas espontáneas). 

De las referidas explicaciones resulta que hay Espíritus que 
se aferran a ciertos lugares y prefieren permanecer allí, pero 
que no tienen necesidad de manifestar su presencia por efec-
tos sensibles. Un lugar cualquiera puede ser la morada 
forzada o predilecta de un Espíritu, incluso uno malo, sin 
que nunca se haya producido ninguna manifestación. 

Los Espíritus que se aferran a lugares o a cosas materiales 
nunca son Espíritus superiores, pero sin ser superiores, pue-
den no ser malvados ni tener ninguna mala intención. 
Algunas veces son compañeros más útiles que perjudiciales, 
porque si se interesan por las personas, pueden protegerlas. 





 

 

CAPÍTULO X 

NATURALEZA DE LAS 
COMUNICACIONES 

COMUNICACIONES GROSERAS, FRÍVOLAS, 

FORMALES E INSTRUCTIVAS 

133. Hemos dicho que todo efecto que revela en su causa un acto de 
libre voluntad, por insignificante que sea este acto, acusa por esto 
mismo una causa inteligente. De este modo, un simple movi-
miento de una mesa que responde a nuestro pensamiento, o que 
presenta un carácter intencional, puede considerarse como una 
manifestación inteligente. Si el resultado se limitara a esto solo, 
tendría para nosotros un interés muy secundario. Sin embargo, 
sería algo que nos daría la prueba de que hay en estos fenómenos 
algo más que una acción puramente material; pero la utilidad 
práctica que sacaríamos de esto sería para nosotros nula o al me-
nos muy restringida. Es muy diferente cuando esta inteligencia 
adquiere un desarrollo que permite un intercambio regular y con-
tinuo de pensamientos. Entonces ya no son simples 
manifestaciones inteligentes, sino verdaderas comunicaciones. 
Los medios de que disponemos hoy permiten obtenerlas tan ex-
tensas, explícitas y rápidas como las que mantenemos con los 
hombres. 

Si estamos bien imbuidos, según la escala espírita (El Libro de 
los Espíritus, § 100), de la variedad infinita que existe entre los 
Espíritus, bajo el doble aspecto de la inteligencia y de la 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO X 

 184 

moralidad, comprenderemos fácilmente la diferencia que debe ha-
ber en sus comunicaciones, en las que debe reflejarse la elevación 
o la bajeza de sus ideas, su saber y su ignorancia, sus vicios y sus 
virtudes. En una palabra, no deben parecerse entre sí, ni más ni 
menos que las de los hombres, desde el salvaje al europeo más 
ilustrado. Todos los matices que presentan las comunicaciones de 
los Espíritus pueden agruparse en cuatro categorías principales, 
según sus caracteres más marcados: groseras, frívolas, formales e 
instructivas. 

134. Las comunicaciones groseras son aquellas que se traducen en ex-
presiones que ofenden a la decencia. No pueden emanar más que 
de Espíritus de bajo nivel, todavía manchados con las impurezas 
de la materia, y no difieren en nada de las que pudieran dar hom-
bres viciosos y groseros. Repugnan a toda persona con la más 
mínima delicadeza de sentimientos, porque según el carácter de 
los Espíritus, son triviales, deshonestas, obscenas, insolentes, va-
nidosas, malévolas e incluso impías. 

135. Las comunicaciones frívolas emanan de Espíritus superficiales, 
burlones y traviesos, más maliciosos que malvados, y que no dan 
ninguna importancia a lo que dicen. Como no tienen nada de in-
decentes, gustan a ciertas personas que se divierten con ellas y 
encuentran placer en esas conversaciones fútiles en que se habla 
mucho para no decir nada. Estos Espíritus dicen de vez en cuando 
agudezas ingeniosas y satíricas y, en medio de sus chistes vulgares, 
dicen algunas veces verdades como puños que casi siempre dan en 
el blanco. Estos Espíritus ligeros pululan alrededor de nosotros y 
aprovechan todas las ocasiones para inmiscuirse en las comunica-
ciones. La verdad es lo que menos importa, por esto tienen el 
pernicioso placer de engañar a aquellos que tienen la debilidad y 
algunas veces la presunción de creer en sus palabras. Las personas 
que se complacen en esta clase de comunicaciones naturalmente 
dan acceso a los Espíritus superficiales y mentirosos. Los Espíritus 



NATURALEZA DE LAS COMUNICACIONES 

 185 

serios se alejan de ellos como sucede entre nosotros, que los hom-
bres formales se alejan de las reuniones de los atolondrados. 

136. Las comunicaciones serias son graves tanto por los temas como 
por la forma en que se exponen. Toda comunicación que excluye 
la frivolidad y la grosería, y que tiene un fin útil, aunque sea de 
interés privado, es por ello mismo seria, pero no por esto está 
siempre exenta de errores. Los Espíritus serios no están esclareci-
dos en igual medida. Hay muchas cosas que ignoran y sobre las 
que pueden equivocarse de buena fe. Por eso, los Espíritus real-
mente superiores nos aconsejan, sin cesar, que sometamos todas 
las comunicaciones al examen de la razón y de la más severa ló-
gica. 

Es preciso, pues, distinguir las comunicaciones verdadera-
mente serias de las falsamente serias y esto no es siempre fácil, 
porque aprovechando la misma gravedad del lenguaje, ciertos Es-
píritus presuntuosos o falsos sabios procuran hacer prevalecer las 
ideas más falsas y los sistemas más absurdos. Y para hacerse más 
verídicos y darse más importancia, no tienen escrúpulo en ador-
narse con los nombres más respetables y venerados. Ese es uno de 
los grandes escollos de la ciencia espírita práctica. Volveremos a 
tratar de ello más adelante con toda la extensión que necesita un 
tema tan importante, al mismo tiempo que daremos a conocer los 
medios de precaverse contra el peligro de las falsas comunicacio-
nes. 

137. Las comunicaciones instructivas son comunicaciones serias que 
tienen por objeto principal alguna enseñanza dada por los Espíri-
tus sobre las ciencias, la moral, la filosofía, etc. Son más o menos 
profundas, según el grado de elevación y de desmaterialización 
del Espíritu. Para obtener de estas comunicaciones un beneficio 
real, es preciso que sean regulares y que se continúen con perse-
verancia. Los Espíritus serios se interesan por aquellos que 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO X 

 186 

quieren instruirse y los secundan, mientras que dejan a los Espíri-
tus ligeros el cuidado de divertir a quienes solo ven en estas 
manifestaciones una distracción pasajera. Por la regularidad y la 
frecuencia de estas comunicaciones es como se puede apreciar el 
valor moral e intelectual de los Espíritus, con los cuales uno se 
comunica, y el grado de confianza que merecen. Si la experiencia 
es necesaria para juzgar a los hombres, se necesita aún más para 
juzgar a los Espíritus. 

Al dar a estas comunicaciones la calificación de instructivas, 
las suponemos verdaderas, porque lo que no fuese verdadero, no 
podría ser instructivo, aunque se dijera con el lenguaje más impo-
nente. No podríamos, pues, colocar en esta categoría ciertas 
enseñanzas que solo son serias en la forma, a menudo pomposa y 
enfática, con ayuda de la cual los Espíritus más presuntuosos que 
sabios, que las dictan, pretenden engañarnos. Ahora bien, como 
estos Espíritus son incapaces de suplir el fondo que no tienen, no 
podrían sostener mucho tiempo su papel. Pronto descubren su 
flanco débil, por poco que continúen sus comunicaciones o que 
sepamos empujarlos hasta sus últimos reductos. 

138. Los medios de comunicación son muy variados. Los Espíritus 
obran sobre nuestros órganos y sobre todos nuestros sentidos. 
Pueden manifestarse a la vista en las apariciones, al tacto por im-
presiones tangibles ocultas o visibles, al oído por ruidos, y al 
olfato por olores sin causa conocida. Este último modo de mani-
festarse, aunque muy real, es indiscutiblemente el más incierto por 
las numerosas causas que pueden inducirnos a error, por lo que 
no nos ocuparemos de él. Lo que debemos examinar con cuidado 
son los diversos medios de obtener comunicaciones, es decir, un 
intercambio regular y continuado de pensamientos. Estos medios 
son: los golpes, la palabra y la escritura. Los desarrollaremos en 
capítulos especiales. 



 

 

CAPÍTULO XI 

SEMATOLOGÍA Y TIPTOLOGÍA 

LENGUAJE DE LOS SIGNOS Y DE LOS GOLPES. 

TIPTOLOGÍA ALFABÉTICA 

139. Las primeras manifestaciones inteligentes se obtuvieron por los 
golpes o tiptología. Este medio primitivo, propio de los comien-
zos, solo ofrecía recursos muy limitados, y las comunicaciones 
estaban reducidas a respuestas por los monosílabos sí o no, con 
la ayuda de un número convenido de golpes. Más tarde se perfec-
cionó, como ya hemos dicho. Los golpes se obtienen de dos 
maneras, por médiums especiales, que necesitan generalmente 
para este modo de operar cierta aptitud para las manifestaciones 
físicas. La primera forma de obtener los golpes, que se podría lla-
mar tiptología por balanceo, consiste en el movimiento de la mesa 
que se levanta de un lado y vuelve a caer golpeando con una pata. 
Basta para esto que el médium ponga las manos sobre el borde de 
la mesa. Si desea entrar en conversación con un Espíritu determi-
nado, es necesario evocarlo. En caso contrario, el primero que 
llegue se presentará, o el que tenga la costumbre de comunicarse. 
Conviniendo, por ejemplo, que un golpe quiera decir sí, y dos gol-
pes no, lo que es indiferente, se dirigen al Espíritu las preguntas 
que se desean. Más adelante veremos qué clase de preguntas de-
bemos evitar. El inconveniente está en la brevedad de las 
respuestas y en la dificultad de formular la pregunta de modo que 
conduzca al Espíritu a contestar un sí o un no. Supongamos que 
se pregunta al Espíritu: «¿Qué deseas?». Solo podría responder 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XI 

 188 

con una frase. Entonces, es preciso decirle: «¿Deseas tal cosa?». 
—No. «¿Tal otra?». —Sí. Y así sucesivamente. 

140. Se debe observar que, cuando se emplea este medio, el Espíritu 
añade muchas veces una especie de mímica, es decir, expresa la 
energía de la afirmación o de la negación, por la fuerza de los 
golpes. Expresa también la naturaleza de los sentimientos que lo 
animan: la violencia, por movimientos bruscos; la cólera y la im-
paciencia, dando con fuerza golpes reiterados como una persona 
que patea con furia, algunas veces tirando la mesa al suelo. Si el 
Espíritu es benévolo y cortés, al principio y al fin de la sesión in-
clina la mesa en forma de saludo. Si quiere ir directamente a una 
persona de la reunión, dirige la mesa hacia ella con dulzura o vio-
lencia según quiera demostrar afección o antipatía. Esto es, 
hablando con propiedad, la sematología o lenguaje de los signos, 
como la tiptología es el lenguaje de los golpes. Veamos un notable 
ejemplo de la espontaneidad de la sematología: 

Un caballero conocido nuestro estaba un día en su salón, 
donde varias personas se ocupaban de las manifestaciones, y en 
ese momento recibió una carta nuestra. Mientras la leía, el vela-
dor que servía para las experiencias se dirigió repentinamente 
hacia él. Cuando finalizó la lectura de la carta, fue a ponerla sobre 
una mesa en la otra extremidad del salón. El velador lo siguió, y 
se dirigió hacia la mesa donde estaba la carta. Sorprendido por 
esta coincidencia, pensó que había alguna relación entre este mo-
vimiento y la carta. Interrogado el Espíritu, respondió que era 
nuestro Espíritu familiar. Tras informarnos este caballero del 
caso, pedimos por nuestra parte a dicho Espíritu que nos expli-
cara el motivo de la visita que le había hecho y respondió: «Es 
natural que vaya a ver a las personas con quienes estás relacio-
nado, a fin de daros, en caso necesario, los avisos convenientes 
tanto a ti como a los otros». 



SEMATOLOGÍA Y TIPTOLOGÍA 

 189 

Es, pues, evidente que el Espíritu quiso llamar la atención de 
este caballero y buscaba una ocasión para hacerle saber que es-
taba allí. Un mudo no se habría explicado mejor. 

141. La tiptología no tardó en perfeccionarse y se enriqueció con un 
medio de comunicación más completo, el de la tiptología alfabé-
tica. Consiste en hacer que se señalen las letras del alfabeto por 
medio de golpes. Se pueden obtener así palabras, frases e incluso 
discursos enteros. Siguiendo cierto método, la mesa da tantos gol-
pes como sean necesarios para indicar cada letra, es decir, un 
golpe para la a, dos para la b, y así sucesivamente. Durante este 
tiempo, una persona va escribiendo las letras a medida que se de-
signan. Cuando el Espíritu ha concluido, lo indica con un signo 
convenido. 

Este modo de proceder, como se ve, es muy lento y necesita 
un tiempo enorme para comunicaciones de cierta extensión, aun-
que hay personas que han tenido la paciencia de emplearlo para 
obtener dictados de varias páginas. Pero la práctica hizo descubrir 
medios abreviados que permitieron cierta rapidez. El más usado 
consiste en tener delante un alfabeto escrito, así como la serie de 
cifras marcando las unidades. Mientras el médium está en la 
mesa, otra persona recorre sucesivamente las letras del alfabeto si 
se trata de una palabra, o de las cifras si se trata de un número. 
Al llegar a la letra necesaria, la mesa da un golpe y se escribe la 
letra. Después se vuelve a empezar para la segunda letra, después 
la tercera y así sucesivamente. Si ha habido un error en una letra, 
el Espíritu lo advierte por varios golpes o por un movimiento de 
la mesa y se vuelve a empezar. Con la práctica, el procedimiento 
es bastante rápido, pero se abrevia mucho, sobre todo, adivi-
nando el final de una palabra comenzada, cuando el sentido de la 
frase lo permite. En caso de duda, se pregunta al Espíritu si ha 
querido poner tal palabra, y este responde con un sí o con un no. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XI 

 190 

142. Todos los efectos que acabamos de indicar pueden obtenerse de 
una manera aún más sencilla por los golpes que se oyen en la pro-
pia madera de la mesa, sin ningún tipo de movimiento, y que 
hemos descrito en el capítulo sobre las manifestaciones físicas § 
64, es decir, la tiptología íntima. Todos los médiums no son igual-
mente apropiados para este último modo de comunicación, 
porque los hay que solo obtienen los golpes mediante el movi-
miento oscilante de la mesa. Sin embargo, con ejercicio, la 
mayoría de ellos podrá lograrlo. Este procedimiento tiene la doble 
ventaja de ser más rápido y de prestarse menos a la sospecha que 
el movimiento oscilante, que se puede atribuir a una presión vo-
luntaria. Es verdad que los golpes íntimos podrían también ser 
imitados por médiums de mala fe. Las mejores cosas pueden ser 
falsificadas, lo que no prueba nada contra ellas. (Véase al final de 
este volumen el capítulo titulado Charlatanismo e ilusionismo)  

Cualquiera que sea la perfección que haya podido alcanzarse 
en este procedimiento, jamás podrá alcanzar la rapidez y facilidad 
que presenta la escritura, por lo que se emplea ahora muy poco. 
Sin embargo, su uso es algunas veces muy interesante desde el 
punto de vista del fenómeno, principalmente para los principian-
tes, pues sobre todo tiene la ventaja de probar de una manera 
perentoria la independencia absoluta del pensamiento del mé-
dium. Se obtienen muchas veces respuestas de tal modo 
imprevistas, tan sorprendentemente a propósito, que sería nece-
sario un prejuicio muy determinado para no rendirse a la 
evidencia. Por eso, para muchas personas es un poderoso motivo 
de convicción. Pero por este medio, no más que por cualquier 
otro, los Espíritus no quieren prestarse a los caprichos de los cu-
riosos que desean ponerlos a prueba con preguntas inapropiadas. 

143. Con el fin de asegurar mejor la independencia del pensamiento del 
médium, se idearon diversos instrumentos consistentes en cuadran-
tes sobre los cuales están trazadas las letras a la manera de los 
cuadrantes de los telégrafos eléctricos. Una aguja móvil, puesta en 



SEMATOLOGÍA Y TIPTOLOGÍA 

 191 

movimiento por la influencia del médium con ayuda de un hilo 
conductor y de una polea, indica las letras. No conocemos estos 
instrumentos más que por los dibujos y las descripciones que se han 
publicado en América. Por tanto, no podemos hablar sobre su mé-
rito, pero creemos que su misma complicación es un inconveniente, 
pues la independencia del médium está del todo bien atestiguada 
por los golpes íntimos y mucho más aún por lo imprevisto de las 
contestaciones que por todos les medios materiales. Por otra parte, 
los incrédulos que están siempre dispuestos a ver por todas partes 
hilos y preparaciones, están aún más inclinados a suponerlos en un 
mecanismo especial, que en la primera mesa desprovista de todo 
accesorio. 

144. Un aparato más sencillo, pero del cual la mala fe puede fácilmente 
aprovecharse, como lo veremos en el capítulo de los fraudes, es el 
que nosotros designaremos con el nombre de Mesa Girardin, en 
recuerdo del uso que hacía de ella la señora Émile de Girardin en 
las numerosas comunicaciones que obtuvo como médium. Porque 
la señora Girardin, aun cuando era mujer de genio, tenía la debili-
dad de creer en los Espíritus y en sus manifestaciones. Este 
instrumento consiste en la tabla móvil de un velador, de treinta a 
cuarenta centímetros de diámetro, que gira libre y fácilmente sobre 
su eje a manera de una ruleta. Sobre la superficie y en la circunfe-
rencia están trazadas, como sobre un cuadrante, las letras, los 
números y las palabras sí y no. En el centro hay una aguja fija. 
Cuando el médium coloca sus dedos sobre el borde de la mesita, 
esta gira y se detiene cuando la letra deseada está debajo de la 
aguja. Se toma nota de las letras indicadas, y se forman así bastante 
rápidamente las palabras y las frases. 

Es de observar que la mesita no se desliza bajo los dedos, sino 
que los dedos quedan aplicados en ella siguiendo el movimiento de 
la mesita. Quizá un médium poderoso podría obtener un movi-
miento independiente, lo creemos posible, pero nunca hemos sido 
testigos de ello. Si la experiencia pudiera hacerse de esta manera, 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XI 

 192 

sería infinitamente más concluyente, porque apartaría toda posibi-
lidad de engaño. 

145. Nos queda por destruir un error bastante extendido, y que con-
siste en confundir a todos los Espíritus que se comunican por 
golpes con los Espíritus golpeadores. La tiptología es un medio de 
comunicación como los otros, y no es menos digno de los Espíri-
tus elevados que la escritura o la palabra. Todos los Espíritus, 
buenos o malos, pueden pues servirse de él como de los otros me-
dios. Lo que caracteriza a los Espíritus superiores es la elevación 
del pensamiento y no el instrumento del que se sirven para trans-
mitirlo. Sin duda prefieren los medios más cómodos y sobre todo 
más rápidos, pero a falta de lápiz y papel, se servirán sin escrúpulo 
de la vulgar mesa parlante, y la prueba está en que se obtienen 
por este medio las cosas más sublimes. Si no nos servimos de ella, 
no es que la despreciemos, sino únicamente porque como fenó-
meno nos ha enseñado todo lo que podíamos saber, sin que pueda 
añadir nada a nuestras convicciones, y porque la extensión de las 
comunicaciones que recibimos exige una rapidez incompatible 
con la tiptología.  

Todos los Espíritus que golpean no son, pues, Espíritus golpea-
dores. Este nombre debe quedar reservado para aquellos que se 
pueden llamar golpeadores de profesión, y que con ayuda de este 
medio se complacen en hacer travesuras para divertir en una 
reunión de personas, o molestar con su importunidad. De su parte 
pueden esperarse algunas veces cosas espirituales, pero nunca pro-
fundas. Por lo tanto, sería perder el tiempo dirigirles preguntas de 
cierto alcance científico o filosófico. Su ignorancia y su inferioridad 
les han valido con justo título, por parte de otros Espíritus, la cali-
ficación de Espíritus titiriteros o saltimbanquis del mundo espírita. 
Añadamos que, si obran muchas veces por su propia cuenta, son a 
menudo también instrumentos de que se sirven los Espíritus supe-
riores cuando estos quieren producir efectos materiales. 



 

 

CAPÍTULO XII 

NEUMATOGRAFÍA O ESCRITURA 
DIRECTA. NEUMATOFONÍA 

Escritura directa 

146. La neumatografía es la escritura producida directamente por el 
Espíritu, sin ningún intermediario. Difiere de la psicografía en que 
esta es la transmisión del pensamiento del Espíritu por medio de 
la escritura trazada por la mano de un médium. 

El fenómeno de la escritura directa es indiscutiblemente uno 
de los más extraordinarios del espiritismo, pero por anómalo que 
parezca a primera vista, es hoy día un hecho verídico e incontes-
table. Si es necesaria la teoría para comprender la posibilidad de 
los fenómenos espíritas en general, quizás lo es más aún en este 
caso, sin duda uno de los más extraños que se hayan presentado 
hasta ahora, pero que deja de parecer sobrenatural, en cuanto se 
comprende el principio en que se funda. 

En la primera revelación de este fenómeno, el sentimiento do-
minante fue el de la duda, y la idea de una superchería vino de 
pronto al pensamiento. En efecto, todo el mundo conoce la acción 
de las tintas llamadas simpáticas, cuyos caracteres, al principio 
completamente invisibles, aparecen al cabo de algún tiempo. Se 
podía pues haber abusado de la credulidad, y no afirmaremos que 
no se haya hecho nunca. Estamos también convencidos que 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XII 

 194 

ciertas personas, ya sea con un objetivo mercenario o únicamente 
por amor propio y para hacer creer en su potencia, han empleado 
subterfugios. (Véase el capítulo sobre Charlatanismo e ilusio-
nismo). 

Pero no porque pueda imitarse una cosa, debe sacarse en con-
secuencia que no existe, esto sería un absurdo. ¿No se ha 
encontrado en estos últimos tiempos el medio de imitar la lucidez 
de los sonámbulos hasta el punto de causar ilusión? Y porque este 
procedimiento de prestidigitador ha recorrido todas las ferias, 
¿hemos de decir que no hay verdaderos sonámbulos? Porque cier-
tos taberneros vendan vino adulterado, ¿es una razón para 
suponer que no existe el vino puro? Lo mismo sucede con la es-
critura directa. Las precauciones para asegurarse de la realidad 
del hecho eran, además, sencillísimas y muy fáciles, y gracias a 
estas precauciones, hoy no puede ser objeto de ninguna duda. 

147. Puesto que la posibilidad de escribir sin intermediario es uno de 
los atributos del Espíritu, que los Espíritus han existido en todos 
los tiempos y que han producido los diversos fenómenos que co-
nocemos, han debido igualmente producir la escritura directa en 
la antigüedad tanto como en nuestros días. Así es como se explica 
la aparición de las tres palabras en la sala del festín de Baltasar. 
La Edad Media, tan fecunda en prodigios ocultos, pero que fue-
ron sofocados en las hogueras, debió conocer también la escritura 
directa, y quizá en la teoría de las modificaciones que los Espíritus 
pueden operar sobre la materia —y que hemos desarrollado en el 
capítulo VIII— encontraríamos el principio de la creencia en la 
transmutación de los metales. 

Cualesquiera que sean los resultados obtenidos en diversas 
épocas, solo se ha tratado de forma seria la escritura directa desde 
la divulgación de las manifestaciones espíritas. El primero que pa-
rece haberla dado a conocer en París en estos últimos años es el 



NEUMATOGRAFÍA O ESCRITURA DIRECTA. NEUMATOFONÍA 

 195 

barón de Guldenstubbe, quien publicó al respecto una obra muy 
interesante que contiene gran número de facsímiles de las escritu-
ras directas que obtuvo.18 El fenómeno era ya conocido en 
América desde hacía algún tiempo. La posición social del señor 
de Guldenstubbe, su independencia, y la consideración de que 
goza en la sociedad más elevada, descartan sin duda cualquier 
sospecha de fraude deliberado, porque no puede moverlo ninguna 
clase de interés. Todo lo más que podría creerse es que él mismo 
fuera víctima de una ilusión, pero a esto responde de forma cate-
górica el hecho de la obtención del referido fenómeno por otras 
personas, con todas las precauciones necesarias para evitar cual-
quier engaño y toda causa de error. 

148. La escritura directa se obtiene, como en general la mayor parte de 
las manifestaciones espíritas no espontáneas, por el recogimiento, 
la oración y la evocación. Se ha obtenido muchas veces en las igle-
sias, sobre las tumbas, y al pie de las estatuas o de las imágenes 
de los personajes a quienes se evoca como se les llama. Sin em-
bargo, es evidente que el lugar no tiene otra influencia que 
provocar mayor recogimiento y concentración del pensamiento, 
porque está probado que se obtiene igualmente sin estos acceso-
rios y en los sitios más comunes, sobre un simple mueble 
doméstico, si uno se encuentra en las condiciones morales reque-
ridas, y si se goza de la facultad medianímica necesaria. 

En un principio se pretendía que era preciso depositar un lápiz 
con el papel. El hecho, entonces, podía explicarse hasta cierto 
punto. Se sabe que los Espíritus provocan movimientos y despla-
zamientos de objetos de un punto a otro, que los cogen y los 

 
18 La realité des Esprits et de leurs manifestations, démontrée par le phénomène de 

l’écriture directe, [La realidad de los Espíritus y de sus manifestaciones, demostrada por el 
fenómeno de la escritura directa], por el Barón de Guldenstubbe. 1 vol. en 8°, con 15 graba-
dos y 93 facsímiles. Librería Franch, calle de Richelieu. Se encuentra también en la Librería 
Ledoyen. (N. de A.K.)  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XII 

 196 

lanzan algunas veces a través del espacio. Por tanto, podían del 
mismo modo coger el lápiz y servirse de él para trazar caracteres. 
Dado que lo impulsan por el intermedio de la mano del médium, 
de una tablita, etc., podían igualmente hacerlo de una manera di-
recta. Pero no se tardó en reconocer que la presencia del lápiz no 
era necesaria, y que bastaba un simple pedazo de papel, doblado 
o no, sobre el cual, después de algunos minutos, se encuentran 
caracteres trazados. Aquí el fenómeno cambia completamente de 
aspecto y nos pone en otro orden de cosas enteramente nuevo. 
Esos caracteres se han trazado con alguna sustancia. Desde el mo-
mento en que no se ha facilitado esta sustancia al Espíritu, debe 
haberla hecho él mismo, debe haberla compuesto. ¿De dónde la 
ha sacado? Este es el problema. 

Refiriéndonos a las explicaciones que dimos en el capítulo 
VIII, § 127 y 128, encontraremos allí la teoría completa de este 
fenómeno. En esta escritura, el Espíritu no se sirve ni de nuestras 
sustancias, ni de nuestros instrumentos, él mismo fabrica la ma-
teria y los instrumentos que necesita, tomando sus materiales del 
elemento primitivo universal, al cual hace sufrir, por su voluntad, 
las modificaciones necesarias para el efecto que quiere producir. 
Puede, pues, muy bien fabricar lápiz encarnado, tinta de im-
prenta, o tinta ordinaria, así como lápiz negro, lo mismo que 
trazar caracteres tipográficos bastante consistentes para dar re-
lieve a la impresión, como hemos visto varios ejemplos. La hija de 
un caballero que conocemos, una niña de 12 o 13 años, obtuvo 
páginas enteras escritas con una sustancia análoga al pastel. 

149. Tal es el resultado a que nos ha conducido el fenómeno de la caja 
de tabaco referido en el cap. VII, § 116 y sobre el cual nos hemos 
extendido largamente, porque en él vimos la ocasión de sondear 
una de las leyes más importantes del espiritismo, ley cuyo conoci-
miento puede aclarar más de un misterio, incluso del mundo visi-
ble. Así es como de un hecho, vulgar apariencia, puede brotar la 



NEUMATOGRAFÍA O ESCRITURA DIRECTA. NEUMATOFONÍA 

 197 

luz. Todo consiste en observar con cuidado, y esto es lo que cada 
uno puede hacer como hemos hecho nosotros, si no se limita a ver 
los efectos sin buscar sus causas. Si nuestra fe se reafirma día tras 
día, es porque comprendemos. Haced que os comprendan si que-
réis hacer prosélitos serios. La comprensión de las causas tiene 
otro resultado, y es el de trazar la línea de demarcación entre la 
verdad y la superstición. 

Si enfocamos la escritura directa desde el punto de vista de las 
ventajas que puede ofrecer, diremos que hasta ahora su principal 
utilidad ha sido la prueba material de un hecho serio: la interven-
ción de una potencia oculta que encuentra por este medio un 
nuevo modo de manifestarse. Pero las comunicaciones que se ob-
tienen así rara vez son extensas. En general son espontáneas y se 
limitan a palabras, sentencias, y a menudo a signos ininteligibles. 
Se han obtenido en todas las lenguas: en griego, en latín, en sirio, 
en caracteres jeroglíficos, etc., pero no se han prestado todavía a 
esas conversaciones continuadas y rápidas que permite la psico-
grafía o escritura por médiums. 

Neumatofonía 

150. Los Espíritus pueden producir ruidos y dar golpes, como también 
hacer oír gritos de cualquiera naturaleza y sonidos vocales que 
imitan la voz humana, a nuestro lado o en suspendidos en el aire. 
Este es el fenómeno que designamos con el nombre de neumato-
fonía. Según lo que conocemos de la naturaleza de los Espíritus, 
se puede pensar que algunos de estos, cuando son de orden infe-
rior, se forjan una ilusión y creen hablar como cuando vivían. 
(Véase la citada Revista Espírita, febrero 1858: Historia del apa-
recido de la señorita Clairond). 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XII 

 198 

Sin embargo, hay que guardarse de tomar por voces ocultas 
todos los sonidos que no tienen causa conocida, o simples zumbi-
dos de oídos, y sobre todo de creer que hay la menor verdad en la 
creencia vulgar de que el oído que zumba nos advierte de que se 
habla de nosotros en alguna parte. Estos zumbidos, cuya causa es 
puramente fisiológica, no tienen además ningún sentido, mientras 
que los sonidos neumatofónicos expresan pensamientos y solo 
por esto se puede reconocer que son debidos a una causa inteli-
gente y no accidental. Puede asentarse como principio que los 
efectos notoriamente inteligentes son los únicos que pueden ates-
tiguar la intervención de los Espíritus, y en cuanto a los otros hay 
al menos cien probabilidades contra una que se deben a causas 
fortuitas. 

151. Acontece bastante a menudo que dormitando se oyen pronunciar 
palabras claras, nombres y algunas veces frases enteras y bastante 
fuertes que nos despiertan con sobresalto. Aunque puede suceder 
que en ciertos casos se trate realmente de una manifestación, este 
fenómeno no es lo bastante positivo como para que no pueda atri-
buirse a una causa análoga a la que hemos desarrollado en la 
teoría de la alucinación, cap. VII, § 111 y siguientes. Por otra 
parte, lo que se oye de esta manera no tiene ninguna continuidad. 
No sucede lo mismo cuando se está completamente despierto, 
porque entonces, si es un Espíritu quien se hace oír, casi siempre 
se puede intercambiar con él algunos pensamientos y entablar una 
conversación regular. 

Los sonidos espíritas o neumatofónicos tienen dos maneras 
muy diferentes de producirse. Algunas veces es una voz íntima 
que resuena en el interior, y aunque las palabras sean claras y 
nítidas, nada tienen de material. Otras veces son exteriores y tan 
claramente articuladas, como si proviniesen de una persona a 
nuestro lado. 



NEUMATOGRAFÍA O ESCRITURA DIRECTA. NEUMATOFONÍA 

 199 

Sea cual sea el modo que se produzca, el fenómeno de la neu-
matofonía casi siempre es espontáneo y solo puede ser provocado 
muy raramente. 





 

 

CAPÍTULO XIII 

PSICOGRAFÍA 

PSICOGRAFÍA INDIRECTA: CESTITAS Y TABLITAS. 

PSICOGRAFÍA DIRECTA O MANUAL 

152. La ciencia espírita ha progresado como todas las demás, e incluso 
con mayor rapidez, porque hace apenas algunos años que empe-
zaron estos medios primitivos e incompletos que se llamaban 
trivialmente mesas parlantes, y estamos ya en disposición de po-
der comunicarnos con los Espíritus, con tanta facilidad y rapidez 
como los hombres lo hacen entre sí, y por los mismos medios: la 
escritura y la palabra. La escritura tiene, sobre todo, la ventaja de 
revelar la intervención de una potencia oculta de forma más ma-
terial y dejar huellas que se pueden conservar como nosotros 
hacemos con nuestra propia correspondencia. El primer medio 
que se empleó fue el de las tablitas y cestitas provistas de un lápiz. 
Veamos el modo de usarlas. 

153. Dijimos anteriormente que una persona con una aptitud especial 
puede imprimir un movimiento de rotación a una mesa o a un 
objeto cualquiera. Tomemos, en lugar de una mesa, una pequeña 
cesta de quince a veinte centímetros de diámetro (no importa si es 
de madera o de mimbre, el material es indiferente). Si ahora, a 
través de fondo de la cestita, se hace pasar un lápiz firmemente 
fijado, con la punta hacia afuera y hacia abajo, y se mantiene todo 
en equilibrio sobre la punta del lápiz, colocado sobre una hoja de 
papel, al apoyar los dedos en el borde de la cestita, esta se moverá. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIII 

 202 

Pero en lugar de girar, moverá el lápiz en diversas direcciones so-
bre el papel, formando trazos insignificantes o caracteres de 
escritura. Si evoca a un Espíritu y este desea comunicarse, respon-
derá, ya no por golpes como en la tiptología, sino por palabras 
escritas. El movimiento de la cestita ya no es automático como en 
las mesas giratorias, se vuelve inteligente. En esta disposición, el 
lápiz, al llegar al final de la línea, no regresa para empezar otra, 
sino que continúa circularmente, de modo que la línea de escritura 
forma una espiral y el papel debe girarse varias veces para leer lo 
que hay escrito. La escritura obtenida de este modo no siempre es 
muy legible, porque las palabras no están separadas, pero el mé-
dium, por una especie de intuición, las descifra fácilmente. Por 
economía, se puede sustituir el papel y el lápiz por una pizarra y 
un lápiz de pizarra. Designaremos a esta cesta con el nombre de 
cestita-trompo. A veces, la cestita se sustituye por una caja de car-
tón semejante a las cajas de dulces. El lápiz forma el eje como en 
el juego de la peonza. 

154. Se han ideado varios dispositivos más para alcanzar el mismo ob-
jetivo. El más cómodo es el que llamaremos cestita de pico, que 
consiste en adaptar a la cestita una varilla de madera inclinada, 
que sobresale del borde unos diez o quince centímetros, en la po-
sición del mástil de bauprés de un velero. A través de un agujero 
en la extremidad de esta varilla, o pico, se hace pasar un lápiz lo 
bastante largo para que la punta descanse sobre el papel. Cuando 
el médium apoya sus dedos en el borde de la cestita, todo el apa-
rato se agita, y el lápiz escribe como en el caso arriba indicado, 
con la diferencia de que la escritura es, en general, más legible, las 
palabras están separadas y las líneas ya no forman una espiral, 
sino que discurren como en la escritura ordinaria, pudiendo el 
médium llevar fácilmente el lápiz de una línea a otra. Se obtienen 
así disertaciones de varias páginas con tanta rapidez como si se 
escribiera a mano. 



PSICOGRAFÍA 

 203 

155. La inteligencia que actúa se manifiesta a menudo por otras señales 
no equívocas. Al llegar al fin de la página, el lápiz hace espontá-
neamente un movimiento para volverla. Si quiere remitirse a un 
pasaje precedente, en la misma página o en otra, lo busca con la 
punta del lápiz, como lo haría con el dedo, y después lo subraya. 
Si el Espíritu quiere dirigirse a uno de los asistentes, la punta de 
la varita de madera se dirige hacia él. Para abreviar, expresa a 
menudo las palabras sí y no por los movimientos de afirmación y 
negación como hacemos nosotros con la cabeza. Si desea expresar 
cólera o impaciencia da repetidos golpes con la punta del lápiz y 
muchas veces lo rompe. 

156. En lugar de cestita, algunas personas se sirven de una especie de 
mesita hecha expresamente, de doce a quince centímetros de largo 
por cinco o seis de altura, con tres patas, una de las cuales lleva el 
lápiz. Los otras dos están redondeadas o guarnecidas con una bo-
lita de marfil para deslizarse fácilmente sobre el papel. Otros se 
sirven simplemente de una tablita de quince a veinte centímetros 
cuadrados, triangular, oblonga u ovalada. Sobre uno de los bor-
des hay un agujero oblicuo para meter el lápiz. Colocada para 
escribir, la tablita se encuentra inclinada y se apoya por uno de 
sus lados sobre el papel. El lado que descansa sobre el papel está 
algunas veces provisto de dos ruedecitas para facilitar el movi-
miento. Se comprende, por otra parte, que todos estos 
dispositivos nada tienen de absoluto. El más cómodo es el mejor. 

Con todos estos aparatos casi siempre son necesarias dos per-
sonas, pero no es preciso que la segunda esté dotada de la facultad 
medianímica. Sirve únicamente para mantener el equilibrio y dis-
minuir la fatiga del médium. 

157. Llamamos psicografía indirecta a la escritura obtenida con estos 
dispositivos, por oposición a la psicografía directa o manual, ob-
tenida por el propio médium. Para comprender este último 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIII 

 204 

procedimiento es necesario darse cuenta de lo que sucede en esta 
operación. El Espíritu que se comunica actúa sobre el médium. 
Este, bajo su influencia, dirige maquinalmente su brazo y su mano 
para escribir, sin tener (al menos en el caso más común) la menor 
conciencia de lo que escribe. La mano actúa sobre la cestita y la 
cestita sobre el lápiz. De este modo, no es que la cestita se vuelve 
inteligente, sino que es un instrumento dirigido por una Inteligen-
cia. En realidad, no es más que un lapicero, un apéndice de la 
mano, un intermediario entre la mano y el lápiz. Suprimid este 
intermediario y colocad el lápiz en la mano, y obtendréis el mismo 
resultado, con un mecanismo mucho más sencillo, puesto que el 
médium escribe como lo hace en condiciones normales. De este 
modo, toda persona que escribe con la ayuda de una cestita, ta-
blita u otro objeto, puede escribir directamente. De todos los 
medios de comunicación, la escritura a mano, designada por al-
gunos con el nombre de escritura involuntaria, es sin duda la más 
sencilla, fácil y cómoda, porque no exige ninguna preparación y 
se presta como la escritura corriente a las comunicaciones más 
extensas. Volveremos a hablar de esto mismo en el capítulo de los 
médiums. 

158. Al comienzo de las manifestaciones, cuando sobre este asunto se 
tenían ideas menos precisas, se publicaron varios escritos designa-
dos como: Comunicaciones de una cesta, de una tablita, de una 
mesa, etc. Hoy comprendemos lo insuficientes y erróneas que son 
estas expresiones, además de su carácter poco serio. En efecto, 
como acabamos de ver, las mesas, tablitas y cestitas no son más 
que instrumentos sin inteligencia, aunque animados momentánea-
mente de una vida artificial y que no pueden comunicar nada por 
sí mismas. Esto es tomar el efecto por la causa, el instrumento por 
el principio. Sería igual que un autor pusiera en el título de su 
obra que la escribió con una pluma de metal o una pluma de 
ganso. Por otra parte, estos instrumentos no son absolutos. 



PSICOGRAFÍA 

 205 

Conocemos a un individuo que, en lugar de la cestita-trompo que 
hemos descrito, se servía de un embudo por cuyo cuello pasaba el 
lápiz. Por lo tanto, podríamos haber tenido las comunicaciones 
de un embudo, e igualmente las de una cazuela o una ensaladera. 
Si se producen por medio de golpes y estos golpes los haya dado 
una silla o un bastón, ya no es una mesa parlante, sino una silla o 
un bastón parlante. Lo importante no es la naturaleza del instru-
mento, sino el método para obtener la comunicación. Si esta se 
produce por la escritura, cualquiera que sea el instrumento que 
sostuvo el lápiz, para nosotros es psicografía. Si es por golpes, 
tiptología. El espiritismo, al adquirir proporciones de una ciencia, 
requiere un lenguaje científico. 





 

 

CAPÍTULO XIV 

SOBRE LOS MÉDIUMS 

MÉDIUMS DE EFECTOS FÍSICOS. PERSONAS 

ELÉCTRICAS. MÉDIUMS SENSITIVOS O 

IMPRESIONABLES. MÉDIUMS AUDITIVOS. MÉDIUMS 

PARLANTES. MÉDIUMS VIDENTES. MÉDIUMS 

SONÁMBULOS. MÉDIUMS SANADORES. MÉDIUMS 

NEUMATÓGRAFOS 

159. Toda persona que siente, en mayor o menor grado, la influencia 
de los Espíritus es médium. Esta facultad es inherente al hombre 
y, por consiguiente, no es un privilegio exclusivo. Por eso, son 
pocos quienes no posean algunos rudimentos de ella. Se puede 
decir, entonces, que casi todos son médiums. Sin embargo, en el 
uso esta calificación solo se aplica a aquellos cuya facultad me-
dianímica está claramente caracterizada y se conoce por los 
efectos patentes de cierta intensidad, lo que depende de una cons-
titución física más o menos sensitiva. También debemos notar que 
esta facultad no se revela en todos de la misma manera. Los mé-
diums tienen generalmente una aptitud especial para tal o cual 
orden de fenómenos, y en esto consiste que haya tantas variedades 
de médiums como de manifestaciones. Las principales son: mé-
diums de efectos físicos, médiums sensitivos o impresionables, 
auditivos, parlantes, videntes, sonámbulos, sanadores, neumató-
grafos, escribientes o psicógrafos. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIV 

 208 

Médiums de efectos físicos 

160. Los médiums de efectos físicos son más especialmente aptos para 
producir fenómenos materiales, tales como los movimientos de 
cuerpos inertes, ruidos, etc. Se pueden dividir en médiums facul-
tativos y médiums involuntarios. (Véase en esta segunda parte, 
caps. II y IV). 

Los médiums facultativos son aquellos que tienen la concien-
cia de su poder y que producen los fenómenos espíritas por un 
acto de su voluntad. Esta facultad, aunque inherente a la especie 
humana, como hemos dicho, está lejos de existir en todos en el 
mismo grado. Pero si es absolutamente nula en pocas personas, 
las que son aptas para producir grandes efectos, tales como la 
suspensión de los cuerpos pesados en el espacio, la traslación aé-
rea y sobre todo las apariciones, son más raras aún. Los efectos 
más sencillos son los de la rotación de un objeto, los golpes que 
se producen al levantarse ese objeto, o que se oyen en su interior. 
Sin dar una importancia capital a estos fenómenos, aconsejamos 
que no se desprecien, pues pueden dar lugar a observaciones in-
teresantes y ayudar a la convicción. Pero es de notar que la 
facultad de producir efectos materiales rara vez existe entre aque-
llos que tienen medios de comunicación más perfectos, como la 
escritura o la palabra. Generalmente la facultad disminuye en un 
sentido a medida que se desarrolla en otro. 

161. Los médiums involuntarios o naturales son aquellos cuya influen-
cia se ejerce sin saberlo ellos mismos. No tienen conciencia alguna 
de su poder, y muchas veces lo anómalo que sucede a su alrededor 
no les parece de ningún modo extraordinario, pues forma parte 
de ellos mismos, absolutamente como sucede a las personas dota-
das de doble vista y que ellas mismas no lo saben. Estos sujetos 
son muy dignos de observación, y por lo tanto deben recogerse y 



SOBRE LOS MÉDIUMS 

 209 

estudiarse los hechos de este género que lleguen a nuestro conoci-
miento, los cuales se manifiestan a cualquiera edad y a menudo 
en niños muy jóvenes. (Véase, capítulo V, Manifestaciones físicas 
espontáneas). 

Esta facultad no es, por sí misma, indicio de un estado pato-
lógico, porque no es incompatible con una salud perfecta. Si el 
que la posee está enfermo, es por una causa ajena, por lo que los 
medios terapéuticos son impotentes para hacerla cesar. En algu-
nos casos, puede ser consecuencia de cierta debilidad orgánica, 
pero nunca es una causa eficiente. Así pues, razonablemente no 
debe causarnos ninguna inquietud desde el punto de vista sanita-
rio. No hay ningún inconveniente a no ser que el sujeto que ha 
llegado a ser médium facultativo abuse de su facultad, porque en-
tonces habría en él una emisión demasiado abundante de fluido 
vital y, en consecuencia, debilitamiento de sus órganos. 

162. La razón se subleva con la idea de las torturas morales y corpora-
les a que la ciencia ha sometido algunas veces a seres débiles y 
delicados con el fin de asegurarse de que no hubiera fraude. Estos 
experimentos, realizados muchas veces con malevolencia, son 
siempre perjudiciales para las constituciones orgánicas sensitivas. 
Podrían provocar graves desórdenes en el organismo. Hacer tales 
pruebas es jugar con la vida. El observador de buena fe no tiene 
necesidad del empleo de estos medios. Quien está familiarizado 
con fenómenos de esa especie, sabe que pertenecen más bien al 
orden moral que al orden físico y, que, en vano se buscaría la 
solución en nuestras ciencias exactas. 

Por lo mismo que estos fenómenos corresponden al orden mo-
ral, se debe evitar con un cuidado no menos escrupuloso todo lo 
que pueda sobreexcitar la imaginación. Se conocen los accidentes 
que puede ocasionar el miedo y se sería menos imprudente si se 
conocieran todos los casos de locura y de epilepsia que tienen su 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIV 

 210 

origen en los cuentos de hechiceros y brujerías. ¿Qué sería enton-
ces si se persuadiera a la gente que son obra del diablo? Quienes 
difunden tales ideas no saben la responsabilidad que contraen: 
pueden matar. Pues bien, el peligro no es solo para el sujeto, sino 
también para los que lo rodean, que pueden asustarse pensando 
que su casa es una guarida de demonios. Esta funesta creencia es 
la que causó tantos actos de atrocidad en tiempos de ignorancia. 
Sin embargo, con un poco más de discernimiento, se hubiera po-
dido pensar que, quemando el cuerpo supuestamente poseído por 
el diablo, no se quemaba al diablo. Puesto que querían deshacerse 
del diablo, era a él a quien se debía matar. La doctrina espírita, al 
ilustrarnos sobre la verdadera causa de todos estos fenómenos, le 
da el golpe de gracia. Lejos, pues, de avivar este pensamiento, es 
un deber de moralidad y de humanidad combatirlo si existe. 

Lo que debe hacerse cuando una facultad de este tipo se desa-
rrolla espontáneamente en un individuo es dejar que el fenómeno 
siga su curso natural: la naturaleza es más prudente que los hom-
bres. Por otra parte, la Providencia tiene sus miras, y el más 
pequeño puede ser instrumento de los mayores designios. Sin em-
bargo, hay que convenir en que este fenómeno adquiere algunas 
veces proporciones agotadoras e inoportunas para todos.19 

 
19 Uno de los hechos más extraordinarios de esta naturaleza, por la variedad y rareza de 

los fenómenos, es sin duda el que tuvo lugar en 1852, en el Palatinado (Baviera renana) en 
Bergzabern, cerca de Wissemburg. Es tanto más notable porque reúne en el mismo sujeto 
casi todos los géneros de manifestaciones espontáneas: baraúnda hasta quebrantar la casa, 
agitación violenta de muebles, objetos lanzados lejos por una mano invisible, visiones y apa-
riciones, sonambulismo, éxtasis, catalepsia, atracción eléctrica, gritos y sonidos aéreos, 
instrumentos que sonaban sin contacto, comunicaciones inteligentes, etc. Además, no es de 
menos importancia la prueba de estos hechos, durante cerca de dos años, por innumerables 
testigos oculares dignos de crédito por su saber y posición social. El relato auténtico de esto 
se publicó, en aquella época, en muchos diarios alemanes, especialmente en un folleto hoy 
agotado y muy raro. Se encontrará su traducción completa en la Revista Espírita de 1870, 
con los comentarios y explicaciones necesarias. Según nuestro conocimiento, es la única pu-
blicación francesa que se ha hecho de dicho folleto. Además del interés admirable que se 
desprende de estos fenómenos, son eminentemente instructivos desde el punto de vista del 
estudio práctico del espiritismo. (N. de A.K.) 



SOBRE LOS MÉDIUMS 

 211 

Veamos en todo caso lo que deberá hacerse. En el capítulo V, 
Manifestaciones físicas espontáneas, hemos dado ya algunos con-
sejos con este objeto, diciendo que es necesario procurar ponerse 
en relación con el Espíritu para saber de él lo que quiere. El si-
guiente método está igualmente fundado en la observación. 

Los seres invisibles que revelan su presencia por efectos sensi-
bles son, en general, Espíritus de un orden inferior y que pueden 
ser dominados por el ascendiente moral. Este ascendiente es el que 
es preciso tratar de adquirir. 

Para obtenerlo, es menester hacer que el sujeto pase del estado 
de médium natural al de médium facultativo. Entonces se produce 
un efecto análogo al que tiene lugar en el sonambulismo. Se sabe 
que el sonambulismo natural cesa generalmente cuando se reem-
plaza por el sonambulismo magnético. No se detiene la facultad 
emancipadora del alma, se le da otro curso. Lo mismo sucede en 
cuanto a la facultad medianímica. A este efecto, en lugar de poner 
trabas a los fenómenos, lo que no se consigue fácilmente y no 
siempre sin peligro, es preciso alentar al médium a producirlos 
por su voluntad, imponiéndose al Espíritu. Por este medio, llega 
a dominarlo, haciendo de un dominador, algunas veces tirano, un 
ser subordinado y a menudo muy dócil. Un hecho digno de ob-
servación y justificado por la experiencia es que, en semejante 
caso, un niño tiene tanta y muchas veces más autoridad que un 
adulto. Esta es una nueva prueba en apoyo de este punto capital 
de la doctrina, que el Espíritu no es niño sino por el cuerpo y que 
tiene por sí mismo un desarrollo necesariamente anterior a su en-
carnación actual, desarrollo que puede darle ascendiente sobre 
Espíritus que le son inferiores. 

La moralización del Espíritu por los consejos de una tercera 
persona influyente y experimentada, si el médium no está en 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIV 

 212 

condiciones de hacerlo, es a menudo un medio muy eficaz. Más 
adelante volveremos a este tema. 

163. A esta categoría de médiums parecen pertenecer las personas do-
tadas de cierta dosis de electricidad natural, verdaderos peces 
torpedo humanos,20 que producen por el simple contacto todos 
los efectos de atracción y repulsión. Sin embargo, sería erróneo 
considerarlos como médiums, porque la verdadera mediumnidad 
supone la intervención directa de un Espíritu. Ahora bien, en el 
caso del que hablamos, experimentos concluyentes han probado 
que la electricidad es el único agente de esos fenómenos. Esta rara 
facultad, que casi podría llamarse una dolencia, puede algunas 
veces ligarse con la mediumnidad, como se puede ver en la historia 
del Espíritu golpeador de Bergzabern, pero con frecuencia es del 
todo independiente. Como hemos dicho, la única prueba de la in-
tervención de los Espíritus es el carácter inteligente de las 
manifestaciones. Cuando no exista ese carácter, pueden atribuirse 
con fundamento a una causa puramente física. La cuestión está 
en saber si las personas eléctricas tendrían una aptitud mayor para 
llegar a ser médiums de efectos físicos. Creemos que sí, pero eso 
deberá comprobarse por la experiencia. 

Médiums sensitivos o impresionables 

164. Se designa así a las personas susceptibles de sentir la presencia de 
los Espíritus por una vaga impresión, una especie de roce en todos 
sus miembros, que no pueden explicarse. Esta variedad no tiene 
carácter bien definido, pues todos los médiums son 

 
20 En el original torpilles humaines. El término torpille se refiere tanto al pez torpedo, 

una variedad que es capaz de producir descargas eléctricas a sus víctimas, como al ingenio de 
guerra. Entendemos que la comparación de los médiums de efectos físicos con los peces 
torpedo es obvia. (N. de L.G.) 



SOBRE LOS MÉDIUMS 

 213 

necesariamente impresionables, de modo que la impresionabili-
dad es más bien una cualidad general que especial: es la facultad 
elemental indispensable para el desarrollo de todas las demás. Di-
fiere de la impresionabilidad puramente física y nerviosa, con la 
que es preciso no confundirla, porque hay personas que no tienen 
los nervios delicados, pero sienten más o menos el efecto de la 
presencia de los Espíritus, de la misma manera que otros muy irri-
tables no lo sienten. 

Esta facultad se desarrolla por la práctica, y puede adquirir tal 
sutileza, que quien está dotado de ella reconoce, por la impresión 
que siente, no solamente la naturaleza buena o mala del Espíritu 
que está a su lado, sino también su individualidad, como el ciego 
reconoce por cierto instinto la aproximación de tal o cual per-
sona. Se convierte, en relación con los Espíritus, en un verdadero 
sensitivo. Un buen Espíritu produce siempre una impresión dulce 
y agradable. La de un mal Espíritu, al contrario, es penosa, an-
siosa y desagradable. Hay como un olor de impureza. 

Médiums auditivos 

165. Estos escuchan la voz de los Espíritus. Como dijimos al hablar de la 
neumatofonía, algunas veces es una voz íntima que se deja oír en el 
fuero interno. Y otras veces es una voz exterior, clara y distinta como 
la de una persona viva. Los médiums auditivos pueden de este modo 
entablar conversación con los Espíritus. Cuando tienen la costumbre 
de comunicarse con determinados Espíritus, los reconocen inmedia-
tamente por el carácter de su voz. Cuando no se está dotado de esta 
facultad, se puede igualmente comunicar con un Espíritu por inter-
medio de un médium auditivo que hace el oficio de intérprete. 

Esta facultad es muy agradable cuando el médium solo oye bue-
nos Espíritus, o únicamente a aquellos que él llama, pero no sucede 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIV 

 214 

lo mismo cuando un Espíritu malo se ensaña con él y le hace oír a 
cada momento las cosas más desagradables, y algunas veces más in-
convenientes. Es preciso entonces procurar librarse de él por los 
medios que indicaremos en el capítulo sobre la Obsesión. 

Médiums parlantes 

166. Los médiums auditivos que no hacen más que transmitir lo que 
ellos oyen no son propiamente hablando médiums parlantes. Es-
tos últimos muy a menudo no oyen nada. En ellos el Espíritu actúa 
sobre los órganos de la palabra, del mismo modo que actúa sobre 
la mano de los médiums escribientes. El Espíritu que desea comu-
nicarse se sirve del órgano que encuentra más flexible en el 
médium: a uno le toma la mano, a otro la palabra, a un tercero el 
oído. EI médium parlante se expresa por lo general sin tener con-
ciencia de lo que dice, y muchas veces expone cosas 
completamente alejadas de sus ideas habituales, de sus conoci-
mientos y hasta del alcance de su inteligencia. Aunque esté 
enteramente despierto y en un estado normal, rara vez conserva 
el recuerdo de lo que ha dicho. En suma, la palabra es en él un 
instrumento del cual se sirve el Espíritu, y con el que puede entrar 
en comunicación con otra persona, como puede hacerlo por me-
diación del médium auditivo. 

El papel pasivo del médium parlante no es siempre tan com-
pleto. Los hay que tienen la intuición de lo que dicen en el mismo 
momento en que pronuncian las palabras. Volveremos a hablar 
sobre esta variedad, cuando tratemos de los médiums intuitivos. 



SOBRE LOS MÉDIUMS 

 215 

Médiums videntes 

167. Los médiums videntes están dotados de la facultad de ver a los 
Espíritus. Los hay que gozan de esta facultad en estado normal, 
cuando están enteramente despiertos, y conservan un recuerdo 
exacto de lo que vieron. Otros solo la poseen en estado sonambú-
lico, o próximo a él. Esta facultad rara vez es permanente. Casi 
siempre es el efecto de una crisis momentánea y pasajera. Pueden 
incluirse en la categoría de médiums videntes todas las personas 
dotadas de doble vista. La posibilidad de ver a los Espíritus du-
rante el sueño resulta, sin duda, de una especie de mediumnidad, 
pero las personas en esta situación, propiamente hablando, no 
constituyen médiums videntes. Hemos explicado este fenómeno 
en el cap. VI, Manifestaciones visuales. 

EI médium vidente cree ver por los ojos, como los que poseen 
doble vista. Pero, en realidad, es el alma la que ve, y esta es la 
razón por la cual ven tanto con los ojos cerrados como con los 
ojos abiertos. De ahí se deduce que un ciego puede ver a los Espí-
ritus como el que tiene la vista intacta. Se podría hacer un estudio 
interesante sobre este último punto, el de saber si esta facultad es 
más frecuente entre los ciegos. Algunos Espíritus que fueron cie-
gos, nos han dicho que, durante su vida, tenían la percepción de 
ciertos objetos por medio del alma, y que no estaban sumergidos 
en la negra oscuridad. 

168. Es preciso distinguir las apariciones accidentales y espontáneas de 
la facultad propiamente dicha de ver a los Espíritus. Las primeras 
son frecuentes, sobre todo en el momento de la muerte de las per-
sonas a quienes se ha amado y conocido, y que vienen a advertir 
que no pertenecen ya a este mundo. Hay numerosos ejemplos de 
hechos de este género, sin hablar de las visiones durante el sueño. 
Otras veces se trata de parientes o amigos que, aunque muertos 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIV 

 216 

desde hace más o menos tiempo, se aparecen para indicar un pe-
ligro, dar un consejo o pedir un servicio. El servicio que puede 
pedir un Espíritu consiste generalmente en el cumplimiento de una 
cosa que no ha podido hacer en vida, o en el socorro de las ora-
ciones. Estas apariciones son hechos aislados que tienen siempre 
un carácter individual y personal, y no constituyen una facultad 
propiamente dicha. La facultad consiste en la posibilidad, si no 
permanente, al menos muy frecuente de ver a cualquier Espíritu 
que se presente, por extraño que nos sea. Esta es la facultad que 
constituye, propiamente hablando, a los médiums videntes. 

Entre los médiums videntes, algunos solo ven a los Espíritus 
que se evocan y de los cuales pueden hacer la descripción con una 
minuciosa exactitud. Describen con los menores detalles sus ges-
tos, la expresión de su fisonomía, las facciones, el traje y hasta los 
sentimientos de que parecen animados. Hay otros en los cuales 
esta facultad es más general. Ven a toda la población espírita cir-
cundante ir y venir, y hasta podría decirse, dedicarse a sus 
asuntos. 

169. Asistimos una noche a la representación de la ópera Oberón con 
un médium vidente muy bueno. En la sala del teatro había gran 
número de localidades vacantes, muchas de las cuales estaban 
ocupadas por los Espíritus que según parecía participaban en el 
espectáculo. Algunos iban al lado de ciertos espectadores y pare-
cía que escuchaban su conversación. En el escenario sucedía otra 
escena. Detrás de los actores había varios Espíritus de humor jo-
vial que se divertían remedando e imitando sus gestos de una 
manera grotesca. Otros, más serios, parecía que inspiraban a los 
cantantes y hacían esfuerzos para darles energía. Uno de ellos es-
taba constantemente al lado de una de las principales cantantes. 
Creíamos que tenía intenciones un poco ligeras. Al llamarlo des-
pués de la caída del telón, vino a nosotros y nos reprendió con 
alguna severidad por nuestro juicio temerario. «Yo no soy lo que 



SOBRE LOS MÉDIUMS 

 217 

creéis, dijo, soy su guía y su Espíritu protector y quien está encar-
gado de dirigirla». Después de algunos minutos de conversación 
muy seria nos dejó diciendo: «Adiós. Está en su camerino. Es ne-
cesario que vaya a velar por ella». Evocamos enseguida al espíritu 
de Weber, autor de la ópera y le preguntamos lo que pensaba de 
la interpretación de su obra. «No está demasiado mal, contestó, 
pero es floja. Los artistas cantan, eso es todo. No hay inspiración. 
Esperad, añadió, voy a probar a darles un poco de fuego sa-
grado». Entonces se le vio sobre el escenario, cerniéndose por 
encima de los artistas. Un efluvio parecía salir de él y derramarse 
sobre ellos. En este momento hubo un visible aumento de energía 
en los cantantes. 

170. Aquí mostramos otro hecho que prueba la influencia que los Es-
píritus ejercen sobre los hombres sin estos conocerlo. Estábamos, 
como aquella noche, en una representación teatral con otro mé-
dium vidente. Entablamos una conversación con un Espíritu 
espectador y este nos dijo: «Veis a esas dos señoras solas en ese 
palco del primer piso, ¡pues bien!, me empeño en hacerles dejar el 
teatro». Dicho esto, se le vio ir a colocarse en el palco en cuestión 
y hablar a las dos señoras. De repente estas, que estaban muy 
atentas al espectáculo, se miraron, pareció que se consultaban, 
luego se fueron y no volvieron más. El Espíritu nos hizo entonces 
un gesto cómico para mostrarnos que había cumplido su palabra, 
pero no lo volvimos a ver para pedirle más explicaciones. Así es 
como diferentes veces hemos podido ser testigos del papel que 
desempeñan los Espíritus entre los vivos. Los hemos observado en 
diversos lugares de reunión, en bailes, conciertos, sermones, fune-
rales, bodas, etc., y por todas partes los hemos encontrado 
fomentando las malas pasiones, induciendo a la discordia, exci-
tando las pendencias y regocijándose de sus proezas. Otros, al 
contrario, combatían esta influencia perniciosa, pero rara vez se 
les escuchaba. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIV 

 218 

171. La facultad de ver a los Espíritus puede, sin duda, desarrollarse, 
pero es una de aquellas cuyo desarrollo conviene esperar de ma-
nera natural, sin provocarlo, si no se quiere exponerse a ser 
juguete de la imaginación. Cuando el germen de una facultad 
existe, se manifiesta por sí misma. En principio, hay que conten-
tarse con las que Dios nos ha concedido, sin buscar lo imposible, 
porque entonces, al querer tener demasiado, se corre el riesgo de 
perder lo que se tiene. 

Cuando hemos dicho que los hechos de apariciones son fre-
cuentes y espontáneos (§ 107), no quisimos decir que sean muy 
comunes. En cuanto a los médiums videntes propiamente dichos, 
son todavía más raros, y hay que desconfiar mucho de aquellos 
que pretenden gozar de esta facultad. Es prudente no dar crédito 
sino sobre pruebas positivas. No nos referimos a aquellos que se 
hacen la ridícula ilusión de los Espíritus glóbulos, que hemos des-
crito en el § 108, sino de los que pretenden ver a los Espíritus de 
una manera racional. No cabe duda de que ciertas personas pue-
den equivocarse de buena fe, pero otras pueden también simular 
esta facultad por amor propio o por interés. Particularmente en 
este caso es preciso tener cuenta el carácter, la moralidad y la sin-
ceridad habitual de la persona. Pero, la comprobación más segura 
se puede encontrar sobre todo en los detalles de las circunstancias, 
porque los hay que no pueden dejar duda, como, por ejemplo, la 
exactitud del retrato de los Espíritus que el médium jamás ha co-
nocido cuando estaban vivos. El hecho siguiente se halla en esta 
categoría. 

Una señora viuda, cuyo marido se comunicaba frecuente-
mente con ella, se encontraba un día con un médium vidente que 
no la conocía, como tampoco a su familia. El médium le dijo:  

—Veo a un Espíritu cerca de usted.  



SOBRE LOS MÉDIUMS 

 219 

—¡Ah!, —dijo también la señora— sin duda mi marido, que 
no me deja casi nunca.  

—No, —respondió el médium—. Es una mujer de cierta edad. 
Va peinada de una manera singular y tiene una venda blanca en 
la frente. 

Con esta particularidad y otros detalles descriptivos, la señora 
reconoció sin equivocarse a su abuela, de la que no se acordaba 
ni remotamente en aquel momento. Si el médium hubiese querido 
simular esta facultad, le habría sido fácil seguir el pensamiento de 
la señora, mientras que, en lugar del marido de quien ella estaba 
preocupada, el médium vio a una mujer con un detalle en el pei-
nado del que no podía tener ninguna idea. Este hecho prueba 
también que la videncia, en el médium, no era el reflejo de ningún 
pensamiento de otra persona. (Véase § 102). 

Médiums sonámbulos 

172. El sonambulismo puede ser considerado como una variedad de la 
facultad medianímica o, mejor dicho, son dos órdenes de fenóme-
nos que se encuentran muy a menudo reunidos. El sonámbulo 
actúa bajo la influencia de su propio Espíritu. Su alma es la que, 
en momentos de emancipación, ve, oye y percibe fuera del límite 
de los sentidos. Lo que expresa el sonámbulo, lo extrae de sí 
mismo. Sus ideas son, en general, más ajustadas que en el estado 
normal, sus conocimientos más extensos, porque su alma es libre. 
En una palabra, vive por anticipado la vida de los Espíritus. El 
médium, al contrario, es el instrumento de una inteligencia exte-
rior. Es pasivo y lo que dice no proviene de él. En resumen, el 
sonámbulo expresa su propio pensamiento, y el médium expresa 
el de otro. Sin embargo, el Espíritu que se comunica con un mé-
dium ordinario, puede hacerlo igualmente con un sonámbulo. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIV 

 220 

Incluso, muchas veces, el estado de emancipación del alma, du-
rante el sonambulismo, hace esta comunicación más fácil. 
Muchos sonámbulos ven perfectamente a los Espíritus, y los des-
criben con tanta precisión como los médiums videntes. Pueden 
conversar con ellos y transmitirnos sus pensamientos. Lo que di-
cen fuera del círculo de sus conocimientos personales les es 
sugerido muchas veces por otros Espíritus. He aquí un ejemplo 
notable en que la doble acción del Espíritu del sonámbulo y del 
Espíritu ajeno se revela de la manera menos equívoca. 

173. Uno de nuestros amigos tenía relación con un sonámbulo, un jo-
ven de 14 o 15 años, de poca una inteligencia y con una 
instrucción extremadamente limitada. Sin embargo, en estado so-
nambúlico dio pruebas de una lucidez extraordinaria y de gran 
perspicacia. Sobresalía particularmente en el tratamiento de las 
enfermedades, y había realizado un gran número de curas tenidas 
por imposibles. Cierto día, estaba consultando a un enfermo cuyo 
mal describió con una perfecta exactitud.  

—No basta esto —le dijeron— se trata ahora de indicar el re-
medio.  

—No puedo —respondió— mi ángel doctor no está aquí.  

—¿Qué entiendes por tu ángel doctor?  

—El que me dicta los remedios.  

—Entonces, ¿no eres tú quien ve los remedios?  

—¡Claro que no! Os digo que es mi ángel doctor quien me los 
dicta. 

Así pues, en este sonámbulo la acción de ver el mal era obra 
de su propio Espíritu, quien para esto no tenía necesidad de nin-
guna asistencia. Pero la indicación de los remedios le era dada por 
otro y cuando este último no se encontraba allí, él no podía decir 



SOBRE LOS MÉDIUMS 

 221 

nada. Si estaba solo, no era más que sonámbulo, pero asistido por 
lo que llamaba su ángel doctor, era un sonámbulo-médium. 

174. La lucidez sonambúlica es una facultad que depende del orga-
nismo, y que es del todo independiente de la elevación, el adelanto 
y aun del estado moral del sujeto. Por tanto, un sonámbulo puede 
ser muy lúcido y a la vez ser incapaz de resolver ciertas cuestiones 
si su Espíritu está poco avanzado. Aquel que habla por sí mismo 
puede decir cosas buenas o malas, verdaderas o falsas, tener más 
o menos delicadeza y escrúpulos en sus procedimientos, según el 
grado de elevación o inferioridad de su propio Espíritu. Entonces 
es cuando la asistencia de otro Espíritu puede suplir su insuficien-
cia. Pero un sonámbulo puede ser asistido por un Espíritu 
mentiroso, superficial y hasta malo, del mismo modo que los mé-
diums. Aquí es, sobre todo, donde las cualidades morales tienen 
gran influencia para atraer a los buenos Espíritus. (Véase El Libro 
de los Espíritus, Sonambulismo, § 425. Y más adelante el capítulo 
sobre La influencia moral del médium). 

Médiums sanadores 

175. Solo a título informativo, hablaremos ahora de esta variedad de 
médiums, porque este asunto exigiría explicaciones demasiado 
extensas, que excederían el marco de esta obra. Sabemos, además, 
que un médico amigo nuestro se propone tratarlo en una obra 
especial sobre medicina intuitiva. Diremos solamente que este tipo 
de mediumnidad consiste principalmente en el don que poseen 
ciertas personas de curar con el simple tacto, con la mirada, e in-
cluso con un ademán sin la ayuda de ningún medicamento. Sin 
duda, nos dirán que esto no es otra cosa que magnetismo. Es evi-
dente que el fluido magnético desempeña un gran papel en esto, 
pero cuando se examina este fenómeno con cuidado, se reconoce 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIV 

 222 

fácilmente que hay algo más. La magnetización ordinaria es un 
verdadero tratamiento continuado, regular y metódico. En cam-
bio, en la mediumnidad curativa sucede otra cosa. Casi todos los 
magnetizadores son aptos para curar si saben conducirse conve-
nientemente, mientras que en los médiums sanadores la facultad 
es espontánea e incluso algunos la poseen sin haber oído jamás 
hablar de magnetismo. La intervención de un poder oculto, que 
constituye la mediumnidad, se vuelve evidente en ciertas circuns-
tancias, sobre todo cuando se considera que la mayor parte de las 
personas que con razón podemos calificar de médiums sanadores, 
acuden a la oración, que es una verdadera evocación. (Véase § 
131). 

176. He aquí las respuestas que los Espíritus han dado a las siguientes 
preguntas que les dirigimos sobre este tema. 

1. ¿Podemos considerar a las personas dotadas de poder mag-
nético una variedad de médiums?  

«No lo podéis dudar». 

2. Sin embargo, el médium es un intermediario entre los Espí-
ritus y el hombre. Ahora bien, el magnetizador, al tomar la 
fuerza de sí mismo, no parece ser el intermediario de nin-
guna potencia externa.  

«Esto es un error. La potencia magnética reside sin duda en 
el hombre, pero se aumenta con la acción de los Espíritus 
que llama a su ayuda. Si tú magnetizas con miras a curar, 
por ejemplo, y evocas a un buen Espíritu que se interese por 
ti y por tu enfermo, el Espíritu aumenta tu fuerza y tu vo-
luntad, dirige tu fluido y le da las calidades necesarias». 

3. Sin embargo, hay muy buenos magnetizadores que no creen 
en los Espíritus. 



SOBRE LOS MÉDIUMS 

 223 

«¿Piensas acaso que los Espíritus solo obran sobre aquellos 
que creen en ellos? Los que magnetizan para hacer el bien 
son secundados por buenos Espíritus. Todo hombre que 
tiene el deseo del bien los llama sin pensarlo, del mismo 
modo que, cuando el deseo y las intenciones son malas, 
llama a los malos». 

4. El que teniendo poder magnético creyese en la intervención 
de los Espíritus, ¿obraría más eficazmente?  

«Haría cosas que miraríais como milagros». 

5. Ciertas personas ¿tienen verdaderamente el don de curar 
por el simple tacto, sin el empleo de los pases magnéticos?  

«Seguramente. ¿No tenéis numerosos ejemplos de eso?». 

6. En este caso, ¿hay acción magnética o solamente influencia 
de los Espíritus?  

«Ambas cosas. Estas personas son verdaderos médiums, 
puesto que actúan bajo la influencia de los Espíritus, pero 
esto no es decir que sean médiums escribientes como voso-
tros lo entendéis». 

7. ¿Puede transmitirse este poder?  

«El poder, no; pero sí el conocimiento de las cosas necesa-
rias para ejercerlo si lo posee. Hay quien dudaría tener este 
poder, si no creyera que se lo han transmitido». 

8. ¿Pueden obtenerse curaciones solo por la oración?  

«Sí, algunas veces, si Dios lo permite. Pero podría suceder 
que al enfermo le conviniese sufrir todavía, y entonces cree-
ríais que vuestra plegaria no fue escuchada». 

9. ¿Hay para esto fórmulas de oraciones que sean más eficaces 
que otras?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIV 

 224 

«Solo la superstición puede vincular una virtud a ciertas pa-
labras y solo los Espíritus ignorantes o mentirosos pueden 
alimentar semejantes ideas prescribiendo fórmulas. Sin em-
bargo, puede acontecer que, para personas poco esclarecidas 
e incapaces de comprender las cosas puramente espirituales, 
el empleo de una fórmula contribuya a darles confianza. En 
este caso, no es la fórmula lo que es eficaz, sino la fe que se 
aumenta por la idea ligada al empleo de la fórmula». 

Médiums neumatógrafos 

177. Se da este nombre a los médiums aptos para obtener la escritura 
directa, lo que no es dado a todos los médiums escribientes. Esta 
facultad es hasta ahora bastante rara. Probablemente se desarrolla 
con el ejercicio, pero como hemos dicho, su utilidad práctica se 
limita a una prueba patente de la intervención de una potencia 
oculta en las manifestaciones. Solo la experiencia permite conocer 
si se posee. Por lo tanto, se puede probar y, además, puede pre-
guntarse a un Espíritu protector por los otros medios de 
comunicación. Según la mayor o menor potencia del médium, se 
obtienen simples rasgos, signos, letras, palabras, frases, y aun pá-
ginas enteras. De manera general, basta colocar una hoja de papel 
doblado en un paraje cualquiera, o designado por el Espíritu, du-
rante diez minutos o un cuarto de hora, a veces más. La oración 
y el recogimiento son condiciones esenciales. Así es que puede 
considerarse imposible obtener nada en una reunión de personas 
poco serias, o que no estén animadas de sentimientos de compa-
sión y benevolencia. (Véase la teoría de la escritura directa, 
capítulo VIII, Laboratorio del mundo invisible, § 127 y siguientes; 
y capítulo XII, Neumatografía). 

Trataremos de una manera especial de los médiums escribien-
tes en los capítulos siguientes.



 

 

CAPÍTULO XV 

MÉDIUMS ESCRIBIENTES O 
PSICÓGRAFOS 

MÉDIUMS MECÁNICOS, INTUITIVOS, 

SEMIMECÁNICOS, INSPIRADOS O INVOLUNTARIOS, 

Y DE PRESENTIMIENTOS 

178. De todos los medios de comunicación, la escritura manual es el 
más sencillo, el más cómodo, y sobre todo el más completo. Hacia 
ella deben dirigirse todos los esfuerzos, porque permite establecer 
con los Espíritus relaciones tan continuadas y regulares como las 
que existen entre nosotros. Con mayor razón debemos dedicarnos 
a la escritura manual, porque por ella los Espíritus revelan del 
mejor modo su naturaleza y el grado de su perfección o de su in-
ferioridad. Por la facilidad que tienen en expresarse por este 
medio, nos hacen conocer sus pensamientos íntimos y nos ponen 
de este modo en disposición de juzgarlos y apreciarlos en su valor. 
La facultad de escribir, para un médium, es también la más sus-
ceptible de desarrollarse con el ejercicio. 

Médiums mecánicos 

179. Si se examinan ciertos efectos que se producen en los movimientos 
de la mesa, de la cestita o de la tablita que escribe, no puede du-
darse de la existencia de una acción ejercida directamente por el 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XV 

 226 

Espíritu sobre estos objetos. La cestita se agita a veces con tanta 
violencia que escapa de las manos del médium. En ocasiones tam-
bién se dirige hacia ciertas personas del círculo para golpearlas. 
Otras veces sus movimientos manifiestan un sentimiento afec-
tuoso. Lo mismo sucede cuando el lápiz está colocado en la mano 
del médium: a menudo es lanzado a lo lejos con fuerza, o bien la 
mano, como hacía la cestita, se agita convulsivamente y golpea la 
mesa con cólera, aun cuando el médium esté en la mayor calma y 
se sorprenda de no ser dueño de sí. Digamos, de paso, que estos 
efectos denotan siempre la presencia de Espíritus imperfectos. Los 
Espíritus en verdad superiores son constantemente tranquilos, 
dignos y benévolos. Si no se les escucha como es debido, se retiran 
y otros toman su lugar. El Espíritu puede, por lo tanto, expresar 
su pensamiento de manera directa, ya sea por el movimiento de 
un objeto, del cual la mano del médium no es más que un punto 
de apoyo, o mediante su acción sobre la propia mano. 

Cuando el Espíritu actúa directamente sobre la mano, le da un 
impulso del todo independiente de la voluntad. La mano se mueve 
sin interrupción y a pesar del médium, mientras el Espíritu tiene 
algo que decir, pero se detiene cuando este ha concluido. 

En esta circunstancia, lo que caracteriza al fenómeno es que el 
médium no tiene la menor conciencia de lo que escribe. La incons-
ciencia absoluta en este caso constituye lo que se llama médiums 
pasivos o mecánicos. Esta facultad es valiosa, porque no puede 
dejar ninguna duda sobre la independencia del pensamiento de 
quien escribe. 

Médiums intuitivos 

180. La transmisión del pensamiento tiene también lugar por interme-
dio del Espíritu del médium, o mejor dicho de su alma, puesto que 



MÉDIUMS ESCRIBIENTES O PSICÓGRAFOS 

 227 

nosotros designamos con este nombre al Espíritu encarnado. En 
este caso, el Espíritu que se comunica no actúa sobre la mano del 
médium para hacerla escribir, no la sostiene ni la guía. Actúa so-
bre el alma, con la cual se identifica. Bajo ese impulso, el alma del 
médium dirige la mano, y la mano dirige el lápiz. Observamos 
aquí una cosa importante, a saber: que el Espíritu desencarnado 
no sustituye al alma del médium, pues no podría desalojarla del 
cuerpo: la domina sin que lo sepa y le imprime su voluntad. Con 
todo, el papel del alma no es del todo pasivo, pues recibe el pen-
samiento del Espíritu que se comunica y lo transmite. En esta 
situación, el médium tiene conciencia de lo que escribe, aunque 
no sea su propio pensamiento. Es lo que se denomina médium 
intuitivo. 

Se dirá que, si así sucede, nada prueba que sea otro Espíritu el 
que escribe y no el propio médium. En efecto, la distinción es bas-
tante difícil de hacer, pero puede que esto no tenga mayor 
importancia. De todos modos, se puede reconocer el pensamiento 
sugerido por el Espíritu en que nunca es preconcebido. Nace a 
medida que se escribe, y muchas veces es contrario a la idea previa 
que tenía el médium. Incluso puede estar fuera de sus conocimien-
tos y capacidades. 

El papel del médium mecánico es el de una máquina. El mé-
dium intuitivo actúa como lo haría un traductor o un intérprete. 
Este último, efectivamente, para transmitir el pensamiento debe 
comprenderlo, apropiárselo en cierto modo para traducirlo fiel-
mente, pero ese pensamiento no es suyo, sino que solo atraviesa 
su cerebro. Tal es, con exactitud, el papel que desempeña el mé-
dium intuitivo. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XV 

 228 

Médiums semimecánicos 

181. En el médium puramente mecánico el movimiento de la mano es 
independiente de la voluntad y en el médium intuitivo el movi-
miento es voluntario y facultativo. El médium semimecánico 
participa de ambos: siente un impulso dado a su mano a pesar 
suyo, pero al mismo tiempo tiene conciencia de lo que escribe a 
medida que se forman las palabras. En el médium mecánico el 
pensamiento sigue al acto de la escritura. En el médium intuitivo, 
lo precede. Y en el médium semimecánico, el pensamiento acom-
paña a la escritura. Estos últimos médiums son los más 
numerosos. 

Médiums inspirados 

182. Toda persona que en estado normal o en estado de éxtasis recibe 
por el pensamiento comunicaciones ajenas a sus ideas preconce-
bidas puede incluirse en la categoría de los médiums inspirados. 
Como se ve, es una variedad de la mediumnidad intuitiva, con la 
diferencia de que la intervención de esta potencia oculta es toda-
vía mucho menos sensible, porque en el médium inspirado es aún 
más difícil de distinguir el pensamiento propio del que es sugerido. 
Lo que caracteriza a este último es, sobre todo, la espontaneidad. 
La inspiración nos viene de los Espíritus que nos influyen para 
bien o para mal, pero sobre todo es obra de aquellos que nos quie-
ren bien, y cuyos consejos dejamos de seguir muy a menudo. La 
inspiración se aplica a todas las circunstancias de la vida en las 
resoluciones que debemos tomar. En ese aspecto, se puede decir 
que todos somos médiums, porque no hay quien no tenga sus Es-
píritus protectores y familiares que hacen todos los esfuerzos para 
sugerir a sus protegidos pensamientos saludables. Si estuviéramos 



MÉDIUMS ESCRIBIENTES O PSICÓGRAFOS 

 229 

realmente imbuidos de esta verdad, recurriríamos más a menudo 
a la inspiración de nuestro ángel de la guarda en los momentos en 
que no sabemos qué decir o qué hacer. Así pues, invoquémoslo 
con fervor y confianza en caso de necesidad, y nos sorprenderán 
las ideas que muchas veces surgirán como por encanto, ya sea que 
debamos tomar una decisión, o realizar alguna cosa. Si no surge 
ninguna idea es porque será preciso esperar. La prueba de que la 
idea que llega es ajena a uno mismo, es que, si hubiera estado en 
nosotros, siempre habríamos sido dueños de ella y no habría mo-
tivo para que no se manifestara cuando quisiéramos. El que no es 
ciego solo tiene que abrir los ojos para ver cuando quiera. Del 
mismo modo, aquel que tiene ideas propias las tiene siempre a su 
disposición. Si no acuden cuando lo desea, es porque está obli-
gado a sacarlas de otra parte que no sea su interior. 

También pueden incluirse en esta categoría las personas que, 
sin estar dotadas de una inteligencia fuera de lo común y sin salir 
de su estado normal, tienen destellos de una lucidez intelectual 
que les da momentáneamente una facilidad inusual de concepción 
y de elocución, y en ciertos casos el presentimiento de cosas futu-
ras. En esos momentos que se llaman justamente de inspiración, 
las ideas abundan, se suceden, se encadenan, por decirlo así, por 
sí mismas y por un impulso involuntario y casi febril. Parece que 
una inteligencia superior viene a ayudarnos y que nuestro Espíritu 
se libera de un peso. 

183. Los hombres de genio en todos los ámbitos, artistas, científicos, 
literatos, son sin duda Espíritus avanzados, capaces por sí mismos 
de comprender y de concebir grandes cosas. Pero precisamente 
porque se los considera capaces, los Espíritus que desean el cum-
plimiento de ciertos trabajos, les sugieren las ideas necesarias, y 
por esta razón con frecuencia son médiums sin saberlo. Tienen, 
no obstante, una vaga intuición de una asistencia exterior, pues el 
que recurre a la inspiración no hace otra cosa que una evocación. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XV 

 230 

Si no esperara ser escuchado, ¿por qué exclamaría tan a menudo: 
«Mi buen genio, ¡ven en mi ayuda!»? 

Las siguientes respuestas confirman esta aserción. 

—¿Cuál es la causa primera de la inspiración?  

«Un Espíritu que se comunica por el pensamiento». 

—¿La inspiración solo tiene por objeto la revelación de las 
grandes cosas? 

«No, muchas veces tiene relación con las circunstancias más 
ordinarias de la vida. Por ejemplo, tú quieres ir a alguna parte, y 
una voz secreta te dice que no lo hagas porque hay peligro para 
ti. O bien te impulsa a que hagas una cosa en la cual tú no pensa-
bas. Eso es la inspiración. Pocas personas hay que no hayan 
estado más o menos inspiradas en ciertos momentos». 

—Un autor, un pintor, un músico, por ejemplo, en los mo-
mentos de inspiración ¿podrían ser considerados como médiums?  

«Sí, porque en esos momentos su alma es más libre y está 
como desligada de la materia. Recobra una parte de sus facultades 
de Espíritu y recibe más fácilmente las comunicaciones de los 
otros Espíritus que lo inspiran». 

Médiums de presentimientos 

184. El presentimiento es una intuición vaga de las cosas futuras. Al-
gunas personas tienen esta facultad más o menos desarrollada. 
Pueden deberla a una especie de doble vista que les permite entre-
ver las consecuencias de las cosas presentes y la filiación de los 
acontecimientos. Pero a menudo también es el resultado de comu-
nicaciones ocultas, y en este caso sobre todo es cuando podemos 
dar el nombre de médiums de presentimientos a los que están do-
tados de ella, que son una variedad de los médiums inspirados. 



 

 

CAPÍTULO XVI 

MÉDIUMS ESPECIALES 

APTITUDES ESPECIALES DE LOS MÉDIUMS. 

CUADRO SINÓPTICO DE LAS DIFERENTES 

VARIEDADES DE MÉDIUMS  

185. Además de las categorías de médiums que acabamos de enumerar, 
la mediumnidad presenta una variedad infinita de matices que 
constituyen lo que se llama médiums especiales, y que dependen 
de aptitudes particulares todavía no definidas, prescindiendo de 
las cualidades y conocimientos del Espíritu que se manifiesta. 

La naturaleza de las comunicaciones siempre guarda relación 
con la naturaleza del Espíritu, y lleva el sello de su elevación o de 
su inferioridad, de su saber o de su ignorancia. Pero, en igualdad 
de méritos desde el punto de vista jerárquico, hay sin duda en los 
Espíritus una propensión a ocuparse de una cosa antes que de 
otra. Los Espíritus golpeadores, por ejemplo, apenas salen del ám-
bito de las manifestaciones físicas. Y entre los que ofrecen 
manifestaciones inteligentes, hay Espíritus poetas, músicos, dibu-
jantes, moralistas, científicos, médicos, etc. Nos referimos a los 
Espíritus de un orden mediano, porque, llegados a cierto grado, 
las aptitudes se confunden en la unidad de la perfección. No obs-
tante, además de la aptitud del Espíritu está la del médium, que 
es para él un instrumento más o menos cómodo, más o menos 
flexible, y en el que descubre cualidades particulares que nosotros 
no podemos apreciar. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 232 

Pongamos una comparación: Un músico muy hábil tiene a su 
disposición varios violines que, para las personas comunes, son 
todos muy buenos instrumentos, pero entre los cuales el artista 
consumado encuentra gran diferencia:   percibe matices de ex-
trema delicadeza, que le harán escoger unos y rechazar otros, 
matices que comprende por intuición, pero que no puede definir. 
Lo mismo sucede con los médiums: a igualdad de cualidades en 
la potencia medianímica, el Espíritu dará preferencia a uno o a 
otro, según la clase de comunicación que quiera dar. Por ejemplo, 
hay personas que son médiums y escriben como tales admirables 
poesías, aunque en condiciones ordinarias ellas no hayan podido 
ni sabido jamás hacer dos versos. Otras, al contrario, que son 
poetas, y que como médiums no han podido nunca escribir más 
que prosa, a pesar de su deseo. Lo mismo sucede en cuanto al 
dibujo, música, etc. Hay algunos que, sin tener conocimientos 
científicos, tienen una aptitud más particular para recibir comu-
nicaciones de este tipo. Otros la tienen para los estudios 
históricos. Otros sirven muy fácilmente de intérpretes para los Es-
píritus moralistas. En suma, cualquiera que sea la flexibilidad del 
médium, las comunicaciones que recibe con más facilidad tienen 
generalmente un carácter especial. Los hay también que no salen 
de cierto círculo de ideas y cuando se apartan de este, solo obtie-
nen comunicaciones incompletas, lacónicas y muchas veces falsas. 
Aparte de las aptitudes de los médiums, los Espíritus se comuni-
can con mayor o menor preferencia por tal o cual intermediario, 
según sus simpatías. Así, en condiciones iguales, el mismo Espíritu 
será mucho más explícito con ciertos médiums, únicamente por-
que le convienen mejor que otros. 

186. Estaríamos equivocados si, solo por tener a mano un buen mé-
dium, aunque tenga la mayor facilidad en escribir, creyéramos 
obtener por él comunicaciones buenas y de todas clases. La pri-
mera condición es, sin duda, asegurarse del origen de que 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 233 

dimanan, esto es, de las cualidades del Espíritu que las transmite. 
Pero no es menos necesario atender a las cualidades del instru-
mento que se da al Espíritu, pues es preciso estudiar la naturaleza 
del médium, como se estudia la del Espíritu, porque estos son los 
dos elementos esenciales para obtener un resultado satisfactorio. 
Hay un tercer elemento que desempeña un papel igualmente im-
portante, es la intención, el pensamiento íntimo, el sentimiento 
más o menos loable de la persona que interroga. Y esto es com-
prensible: Para que una comunicación sea buena, es menester que 
emane de un Espíritu bueno. Para que este buen Espíritu PUEDA 
transmitirla, le es necesario un buen instrumento. Para que 
QUIERA transmitirla, es preciso que el objetivo le convenga. El Es-
píritu que lee en el pensamiento juzga si la pregunta que se le 
propone merece una respuesta seria y si la persona que la dirige 
es digna de recibirla. En caso contrario, no pierde su tiempo en 
sembrar el buen grano en las piedras y entonces es cuando los 
Espíritus ligeros y burlones se dan prisa en contestarla, porque se 
ocupan poco de la verdad, les tiene sin cuidado y generalmente 
son muy poco escrupulosos en cuanto al fin y a los medios que 
emplean. 

Resumimos aquí los principales tipos de mediumnidad, a fin 
de presentar, de algún modo, el cuadro sinóptico que incluya los 
que ya hemos descrito en los capítulos precedentes, indicando los 
números § donde se tratan con mayor detalle. 

Hemos agrupado las diferentes variedades de médiums por 
analogía de causas y efectos, sin que esta clasificación tenga nada 
de absoluta. Algunas variedades se encuentran frecuentemente. 
Otras, al contrario, son raras y aun excepcionales, lo que hemos 
cuidado mencionar. Estas últimas indicaciones nos las han sumi-
nistrado los Espíritus, que también han revisado este cuadro con 
especial cuidado, y lo han completado con numerosas observacio-
nes y nuevas categorías, de tal modo que podemos decir que es 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 234 

obra enteramente suya. Hemos indicado entre comillas sus obser-
vaciones textuales cuando hemos creído necesario resaltarlas. En 
su mayoría pertenecen a los Espíritus de Erasto y de Sócrates. 

187. Se puede dividir a los médiums en dos grandes categorías: 

MÉDIUMS DE EFECTOS FÍSICOS: son los que tienen el poder de 
provocar efectos materiales o manifestaciones ostensibles. (§ 
160). 

MÉDIUMS DE EFECTOS INTELECTUALES: los que son más espe-
cialmente aptos para recibir y para transmitir comunicaciones 
inteligentes. (§ 65 y siguientes). 

Todas las otras variedades se relacionan más o menos directa-
mente con una u otra de estas dos categorías, y algunas participan 
de las dos. Si se analizan los diferentes fenómenos producidos 
bajo la influencia medianímica, se verá que en todos hay un efecto 
físico, y que a los efectos físicos se une a menudo un efecto inteli-
gente. El límite entre los dos es algunas veces difícil de establecer, 
pero de esto no se deduce ninguna consecuencia. Comprendemos 
bajo la denominación de médiums de efectos intelectuales, a aque-
llos que pueden más especialmente servir de intermediarios para 
las comunicaciones regulares y seguidas. (§ 133). 

188. VARIEDADES COMUNES A TODAS LAS CLASES DE 
MEDIUMNIDAD  

Médiums sensitivos: personas susceptibles de sentir la presen-
cia de los Espíritus por una impresión general o local, vaga o 
material. La mayor parte distingue a los Espíritus buenos o malos 
por la naturaleza de la impresión. (§ 164). 

«Los médiums delicados y muy sensitivos deben abstenerse de 
las comunicaciones con los Espíritus violentos, o cuya impresión 
sea penosa, a causa de la fatiga que de ello resulta». 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 235 

Médiums naturales o inconscientes: los que producen los fe-
nómenos espontáneamente, sin ninguna participación de su 
voluntad, y lo más a menudo sin saberlo. (§ 161). 

Médiums facultativos o voluntarios: los que tienen el poder 
de provocar los fenómenos por un acto de su voluntad. (§ 160). 

«Cualquiera que sea esa voluntad, nada pueden hacer si los 
Espíritus se niegan, lo que prueba la intervención de un poder ex-
terno». 

189. VARIEDADES ESPECIALES PARA EFECTOS FÍSICOS 

Médiums golpeadores: aquellos por cuya influencia se produ-
cen ruidos y golpes. Variedad muy común, con o sin intervención 
de la voluntad. 

Médiums motores: los que producen el movimiento de cuer-
pos inertes. Muy comunes. (§ 61). 

Médiums de traslaciones y suspensiones: los que producen la 
traslación aérea y la suspensión de cuerpos inertes en el espacio 
sin punto de apoyo. Los hay que pueden elevarse ellos mismos. 
Más o menos raros según el desarrollo del fenómeno. Muy raros 
en este último caso. (§ 75 y siguientes; § 80). 

Médiums de efectos musicales: provocan que suenen ciertos 
instrumentos sin contacto. Muy raros. (§ 74, pregunta 24). 

Médiums de apariciones: los que pueden provocar aparicio-
nes fluídicas o tangibles, visibles para los asistentes. Muy 
excepcionales. (§ 100, pregunta 27; § 104). 

Médiums de aportes: los que pueden servir de auxiliares a los 
Espíritus para el aporte de objetos materiales. Variedad de los mé-
diums motores y de traslaciones. Excepcionales. (§ 96). 

Médiums nocturnos: los que obtienen ciertos efectos físicos 
solo en la oscuridad. Aquí tenemos la contestación de un Espíritu 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 236 

a la pregunta de saber si se puede considerar a estos médiums 
como una variedad.  

«Ciertamente puede hacerse una especialidad, pero este fenó-
meno depende más bien de las condiciones ambientales que de la 
naturaleza del médium o de los Espíritus. Debo añadir que algunos 
médiums se substraen de esta influencia del entorno, y que la mayor 
parte de los médiums nocturnos podrían llegar, con la práctica, a 
actuar tanto a la luz como en la oscuridad. Esta variedad de mé-
diums es poco numerosa y es preciso advertir que, al amparo de esta 
condición, que deja plena libertad para el empleo de trucos, ventri-
loquía y tubos acústicos, los charlatanes han abusado muy a 
menudo de la credulidad, haciéndose pasar por médiums a fin de 
obtener dinero. Pero ¿qué importa? Los prestidigitadores de salón, 
así como los callejeros, serán cruelmente descubiertos, y los Espíri-
tus les probarán que no hacen bien inmiscuyéndose en sus obras. Sí, 
lo repito, a ciertos charlatanes se les dará en los dedos de una ma-
nera muy ruda para disuadirlos del oficio de falsos médiums. Por 
otra parte, todo esto solo durará algún tiempo».  

ERASTO 

Médiums neumatógrafos: los que obtienen la escritura di-
recta. Fenómeno muy raro, y sobre todo muy fácil de imitar por 
el ilusionismo. (§ 177). 

OBSERVACIÓN. Los Espíritus han insistido, contra nuestra opinión, 
en colocar la escritura directa entre los fenómenos de orden físico, por-
que dicen que: «Los efectos inteligentes son aquellos para los cuales el 
Espíritu se sirve de los recursos cerebrales del médium, lo que no sucede 
en el caso de la escritura directa. La acción del médium es aquí del todo 
material, mientras que en el médium escribiente, incluso completamente 
mecánico, el cerebro desempeña siempre un papel activo. 

Médiums sanadores: los que tienen el poder de curar o de ali-
viar por la imposición de las manos o de la oración. (§ 175). 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 237 

«Esta facultad no es esencialmente medianímica. Pertenece a 
todos los verdaderos creyentes, sean médiums o no. A menudo 
solo es una exaltación de la potencia magnética fortificada en caso 
de necesidad por el concurso de los buenos Espíritus». (§ 175). 

Médiums excitadores: personas que tienen el poder de desa-
rrollar en otros, por su influencia, la facultad de escribir. 

«Más bien es un efecto magnético que un fenómeno de me-
diumnidad propiamente dicha, porque nada prueba la 
intervención de un Espíritu. En todos los casos, pertenece al orden 
de los efectos físicos». (Véase el capítulo sobre la Formación de 
los médiums). 

190. MÉDIUMS ESPECIALES PARA EFECTOS INTELECTUALES. 
APTITUDES DIVERSAS 

Médiums auditivos: los que oyen a los Espíritus. Bastante co-
munes. (§ 165). 

«Hay muchos que se figuran oír lo que no está sino en su ima-
ginación». 

Médiums parlantes: los que hablan bajo la influencia de los 
Espíritus. Bastante comunes. (§ 166). 

Médiums videntes: los que ven a los Espíritus en estado de 
vigilia. La vista accidental y fortuita de un Espíritu en una cir-
cunstancia particular es bastante frecuente, pero la vista habitual 
o facultativa de los Espíritus, sin distinción, es excepcional. (§ 
167). 

«Es una aptitud a la que se opone el estado actual de los ór-
ganos. Por esto es conveniente no creer siempre en la palabra de 
los que dicen ver a los Espíritus». 

Médiums inspirados: aquellos cuyos pensamientos son suge-
ridos por los Espíritus, lo más frecuente sin saberlo, ya sea para 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 238 

los actos cotidianos de la vida, o para los grandes trabajos de la 
inteligencia. (§ 182). 

Médiums de presentimientos: personas que en ciertas circuns-
tancias tienen una vaga intuición de acontecimientos futuros 
comunes. (§ 184). 

Médiums proféticos: variedad de los médiums inspirados o de 
presentimientos. Reciben, con el permiso de Dios, y con más pre-
cisión que los médiums de presentimientos, la revelación de 
acontecimientos futuros de interés general, y están encargados de 
dar a conocer a los hombres para su instrucción. 

«Si hay verdaderos profetas, hay muchos más falsos, que to-
man los sueños de su imaginación por revelaciones, cuando no 
son embrollones que se hacen pasar por tales por ambición». 
(Véase El Libro de los Espíritus, § 624 Caracteres del verdadero 
profeta). 

Médiums sonámbulos: los que en estado de sonambulismo 
son asistidos por Espíritus. (§ 172). 

Médiums extáticos: los que en estado de éxtasis reciben reve-
laciones de parte de los Espíritus. 

«Muchos extáticos son juguete de su propia imaginación, y de 
los Espíritus mentirosos que aprovechan su exaltación. Los que 
merecen entera confianza son muy raros». 

Médiums pintores y dibujantes: los que pintan o dibujan bajo 
la influencia de los Espíritus. Hablamos de aquellos que obtienen 
cosas serias, porque no se podría dar este nombre a ciertos mé-
diums a quienes los Espíritus burlescos hacen dibujar cosas 
grotescas que desaprobaría el escolar más desaventajado. 

Los Espíritus ligeros son imitadores. En la época en que apa-
recieron los notables dibujos de Júpiter, surgió un gran número 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 239 

de pretendidos médiums dibujantes, con los cuales los Espíritus 
burlones se divirtieron haciéndoles realizar las cosas más ridícu-
las. Uno de ellos, entre otros casos, queriendo eclipsar los dibujos 
de Júpiter, al menos por el tamaño ya que no por la calidad, hizo 
dibujar a un médium un monumento que ocupaba un gran nú-
mero de hojas hasta alcanzar la altura de dos pisos. Muchos otros 
hicieron supuestos retratos que eran verdaderas caricaturas. (Re-
vista Espírita, agosto de 1858). 

Médiums músicos: los que interpretan, componen o escriben 
música bajo la influencia de los Espíritus. Hay médiums músicos 
mecánicos, semimecánicos, intuitivos e inspirados, como en las 
comunicaciones literarias. (Véase: Médiums de efectos musicales). 

Variedades de médiums escribientes  

191. 1. SEGÚN EL MODO DE EJECUCIÓN  

Médiums escribientes o psicógrafos: los que tienen la facultad 
de escribir por sí mismos bajo la influencia de los Espíritus. 

Médiums escribientes mecánicos: aquellos cuya mano recibe 
un impulso involuntario, y que no tienen ninguna conciencia de 
lo que escriben. Muy raros. (§ 179). 

Médiums semi mecánicos: aquellos cuya mano se mueve in-
voluntariamente, pero que tienen conciencia instantánea de las 
palabras o de las frases a medida que escriben. Son los más comu-
nes. (§ 181). 

Médiums intuitivos: aquellos a quienes los Espíritus se comu-
nican por el pensamiento y cuya mano es guiada por su voluntad. 
Difieren de los médiums inspirados en que estos últimos no tienen 
necesidad de escribir, mientras que el médium intuitivo escribe el 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 240 

pensamiento que le es sugerido instantáneamente sobre un asunto 
determinado y provocado. (§ 180). 

«Son muy comunes, pero también muy sujetos al error, por-
que muchas veces no pueden discernir lo que proviene de los 
Espíritus y lo que procede de ellos mismos». 

Médiums polígrafos: aquellos cuya escritura cambia con el Es-
píritu que se comunica, o que son aptos para reproducir la 
escritura que el Espíritu tenía en vida. El primer caso es muy co-
mún. El segundo, el de la identidad de la escritura, es más raro. 
(§ 219). 

Médiums políglotas: los que tienen la facultad de hablar o de 
escribir en lenguas que les son desconocidas. Muy raros. 

Médiums analfabetos o iletrados: los que escriben como mé-
diums, sin saber leer ni escribir en su estado normal. 

«Más raros que los precedentes, hay una mayor dificultad ma-
terial que vencer». 

192. 2. SEGÚN EL DESARROLLO DE LA FACULTAD 

Médiums principiantes: aquellos cuyas facultades no están to-
davía completamente desarrolladas y les falta la experiencia 
necesaria. 

Médiums improductivos: los que no llegan a obtener sino co-
sas insignificantes, monosílabos, rasgos o letras sueltas. (Véase el 
capítulo sobre la Formación de los médiums). 

Médiums desarrollados o formados: son aquellos cuyas facul-
tades medianímicas están completamente desarrolladas, que 
transmiten las comunicaciones que reciben con facilidad, pronti-
tud y sin vacilación. Se concibe que este resultado solo puede 
obtenerse con la práctica, mientras que en los médiums princi-
piantes las comunicaciones son lentas y difíciles. 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 241 

Médiums lacónicos: aquellos cuyas comunicaciones, aunque 
fáciles, son breves y sin desarrollo. 

Médiums explícitos: las comunicaciones que reciben tienen la 
amplitud y toda la extensión que se puede esperar de un escritor 
consumado. 

«Esta aptitud depende de la expansión y de la facilidad de 
combinación de los fluidos. Los Espíritus los buscan para tratar 
los asuntos que comportan grandes desarrollos». 

Médiums experimentados: la facilidad de ejecución es cues-
tión de práctica que se adquiere muchas veces en poco tiempo, 
mientras que la experiencia es resultado de un estudio serio de 
todas las dificultades que se presentan en la práctica del espiri-
tismo. La experiencia da al médium el tacto necesario para 
apreciar la naturaleza de los Espíritus que se manifiestan, juzgar 
sus cualidades buenas o malas por las señales más minuciosas y 
discernir la bellaquería de los Espíritus mentirosos que se ocultan 
bajo la apariencia de la verdad. Se comprende fácilmente la im-
portancia de esta cualidad, sin la cual todas las otras no tienen 
una utilidad real. Lo malo es que muchos médiums confunden la 
experiencia, fruto del estudio, con la aptitud, producto del orga-
nismo. Se creen maestros porque escriben fácilmente. Repudian 
todos los consejos y vienen a ser presa de los Espíritus mentirosos 
e hipócritas que captan su voluntad lisonjeando su orgullo. (Véase 
más adelante el capítulo Sobre la obsesión). 

Médiums flexibles: aquellos cuya facultad se presta más fácil-
mente a los diversos géneros de comunicaciones, y mediante los 
cuales todos los Espíritus, o casi todos, pueden manifestarse es-
pontáneamente o por evocación. 

«Esta variedad de médiums es muy parecida a la de los mé-
diums sensitivos». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 242 

Médiums exclusivos: aquellos por quienes un Espíritu se ma-
nifiesta con preferencia e incluso con exclusión de todos los otros. 
Este Espíritu responde por los Espíritus que son evocados a través 
de dicho médium. 

«Esto se debe siempre a una falta de flexibilidad. Cuando el 
Espíritu es bueno, puede unirse al médium por simpatía y con un 
fin loable. Cuando es malo, es siempre con objeto de poner al 
médium bajo su dependencia. Es más bien un defecto que una 
cualidad, y muy próximo a la obsesión». (Véase el capítulo Sobre 
la obsesión). 

Médiums de evocaciones: los médiums flexibles son, por su 
propia naturaleza, los más adecuados para este tipo de comuni-
cación, y para las preguntas detalladas que se pueden dirigir a los 
Espíritus. Bajo este aspecto hay médiums muy especiales. 

«Sus respuestas se circunscriben casi siempre a un marco res-
tringido, incompatible con el desarrollo de temas generales». 

Médiums de dictados espontáneos: reciben con preferencia 
comunicaciones espontáneas de Espíritus que se presentan sin ser 
llamados. Cuando esta facultad es especial en un médium, es di-
fícil —y algunas veces imposible— hacer una evocación por su 
intermedio. 

Sin embargo, tienen mejores instrumentos que los del grado 
precedente. Comprended que por «instrumentos» se entienden 
aquí los recursos cerebrales, porque es menester muchas veces —
incluso diría siempre—, una mayor suma de inteligencia para los 
dictados espontáneos que para las evocaciones. Entended por dic-
tados espontáneos los que merecen verdaderamente este nombre, 
y no algunas frases incompletas o algunos pensamientos vulgares 
que se encuentran en todas las cabezas humanas». 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 243 

193. 3. SEGÚN EL GÉNERO Y LA ESPECIALIDAD DE LAS 
COMUNICACIONES  

Médiums versificadores: obtienen comunicaciones versifica-
das más fácilmente que otros médiums. Bastante comunes para 
los versos malos y muy raros para los buenos. 

Médiums poéticos: sin obtener versos, las comunicaciones que 
reciben tienen algo de vaporoso, de sentimental; nada en ellas de-
nota rudeza. Son más apropiados que otros para la expresión de 
los sentimientos tiernos y afectuosos. Todo en ellos es vaguedad, 
y sería inútil pedirles nada preciso. Muy comunes. 

Médiums positivos: sus comunicaciones tienen, en general, un 
carácter de claridad y precisión que se presta de buen grado a los 
detalles pormenorizados, a las noticias exactas. Bastante raros. 

Médiums literarios: no tienen ni la vaguedad de los médiums 
poéticos, ni el estilo prosaico de los médiums positivos, pero di-
sertan con sagacidad. Su estilo es correcto, elegante y a menudo 
de una notable elocuencia. 

Médiums incorrectos: pueden obtener muy buenas cosas, pen-
samientos de una moralidad irreprochable, pero su estilo es 
difuso, incorrecto, sobrecargado de repeticiones y de términos 
inapropiados. 

«La incorrección material del estilo se debe generalmente a la 
falta de cultura intelectual del médium, que no es para el Espíritu 
un buen instrumento en ese aspecto. El Espíritu concede poca im-
portancia al estilo. Para él, lo esencial es el pensamiento es, y os 
deja libres de darle la forma conveniente. No sucede así con las 
ideas falsas e ilógicas que pueda encerrar una comunicación, pues 
estas son siempre un indicio de la inferioridad del Espíritu que se 
manifiesta. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 244 

Médiums historiadores: los que tienen una aptitud especial 
para el desarrollo de temas históricos. Esta facultad, como todas 
las otras, es independiente de los conocimientos del médium, por-
que se ve a personas sin instrucción, y hasta niños, tratar de 
asuntos por encima de su alcance. Variedad rara de médiums po-
sitivos. 

Médiums científicos: no decimos sabios, porque pueden ser 
muy ignorantes. A pesar de ello, son más especialmente apropia-
dos para las comunicaciones relativas a las ciencias. 

Médiums médicos: su especialidad es servir más fácilmente de 
intérpretes a los Espíritus en las prescripciones médicas. No hay 
que confundirlos con los médiums sanadores, porque solo trans-
miten el pensamiento del Espíritu, y no tienen por sí mismos 
ninguna influencia. Bastante comunes. 

Médiums religiosos: reciben especialmente comunicaciones de 
carácter religioso, o que tratan cuestiones de religión, al margen 
de sus creencias o costumbres. 

Médiums filósofos y moralistas: sus comunicaciones general-
mente tienen por objeto las cuestiones de moral y de alta filosofía. 
Muy comunes para la moral. 

«Todos estos matices son variedades de las aptitudes de los bue-
nos médiums. En cuanto a aquellos que tienen una aptitud especial 
para ciertas comunicaciones científicas, históricas, médicas u otras, 
por encima de su alcance actual, estad convencidos de que poseye-
ron estos conocimientos en otra existencia y que permanecieron en 
ellos en estado latente. Forman parte de los recursos cerebrales ne-
cesarios al Espíritu que se manifiesta, son los elementos que le 
facilitan el camino para comunicar sus propias ideas, porque estos 
médiums son para él instrumentos más inteligentes y flexibles que 
un médium que fuese ignorante».  

ERASTO 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 245 

Médiums de comunicaciones triviales y obscenas: estas pala-
bras indican el género de comunicaciones que ciertos médiums 
reciben habitualmente, y la naturaleza de los Espíritus que las 
emiten. Cualquiera que haya estudiado el mundo espírita en todos 
los grados de la escala sabe que existen Espíritus cuya perversidad 
iguala a la de los hombres más depravados, y que se complacen 
en expresar sus pensamientos en los términos más groseros. 
Otros, menos abyectos, se contentan con expresiones triviales. Es 
comprensible que estos médiums sientan el deseo de librarse de la 
preferencia que tales Espíritus les conceden, y que envidien a quie-
nes, en las comunicaciones que reciben, no han tenido jamás una 
palabra malsonante. Habría que tener una extraña aberración de 
ideas y haberse alejado del buen sentido, para creer que semejante 
lenguaje pueda ser producto de buenos Espíritus. 

194. 4. SEGÚN LAS CUALIDADES FÍSICAS DEL MÉDIUM 

Médiums tranquilos: escriben siempre con cierta lentitud y sin 
demostrar la menor agitación. 

Médiums veloces: escriben con mayor rapidez que si lo hicie-
ran de buen grado en estado normal. Los Espíritus se comunican 
con ellos con la rapidez del relámpago, pues se diría que poseen 
una superabundancia de fluido que les permite identificarse ins-
tantáneamente con el Espíritu. Esta cualidad tiene algunas veces 
su inconveniente, y es que la rapidez de la escritura la vuelve muy 
difícil de leer para cualquiera que no sea el médium. 

«Es también muy fatigosa, porque se gasta demasiado fluido 
inútilmente». 

Médiums convulsivos: se encuentran en un estado de sobreex-
citación casi febril. Su mano, y algunas veces toda su persona, se 
agita con un temblor que no pueden dominar. La causa principal 
se halla, sin duda, en su constitución física, pero también depende 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 246 

mucho de la naturaleza de los Espíritus que se comunican con 
ellos. Los Espíritus buenos y benévolos siempre causan una im-
presión suave y agradable. Los malos, al contrario, producen una 
impresión penosa. 

«Estos médiums deben usar su facultad medianímica raras ve-
ces, ya que su uso demasiado frecuente podría afectar su sistema 
nervioso». (Capítulo Identidad de los Espíritus, distinción entre 
los Espíritus buenos y los malos). 

195. 5. SEGÚN LAS CUALIDADES MORALES DEL MÉDIUM 

Hacemos una mención sucinta para dejar constancia y para 
completar el panorama, puesto que se desarrollarán más adelante 
en los capítulos especiales: La influencia moral de los médiums, 
Sobre la obsesión, Identidad de los Espíritus, y otros, sobre los 
que llamamos particularmente la atención del lector. Así se verá 
la influencia que las cualidades y defectos de los médiums pueden 
ejercer en la seguridad de las comunicaciones, y cuáles pueden 
considerarse, con razón, médiums imperfectos o buenos mé-
diums. 

196. MÉDIUMS IMPERFECTOS 

Médiums obsesos: los que no pueden desembarazarse de Espí-
ritus molestos y mentirosos, pero que no se dejan engañar. 

Médiums fascinados: los que son embaucados por Espíritus 
mentirosos y se hacen ilusiones sobre la naturaleza de las comu-
nicaciones que reciben. 

Médiums subyugados: los que sufren una dominación moral 
y muchas veces material por parte de los malos Espíritus. 

Médiums ligeros: los que no toman en serio su facultad y solo 
se sirven de ella para diversión o cosas fútiles. 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 247 

Médiums indiferentes: los que no sacan ningún provecho mo-
ral de las instrucciones que reciben y no modifican en nada su 
conducta y sus costumbres. 

Médiums presuntuosos: los que tienen la pretensión de ser los 
únicos en relación con los Espíritus superiores. Creen en su infa-
libilidad, y consideran inferior y erróneo todo lo que no proviene 
de ellos. 

Médiums orgullosos: los que se envanecen de las comunica-
ciones que reciben. Creen que no tienen ya nada que aprender del 
espiritismo, y no toman para ellos las lecciones que a menudo re-
ciben de parte de los Espíritus. No se contentan con las facultades 
que poseen, pues quisieran tenerlas todas. 

Médiums susceptibles: variedad de los médiums orgullosos. Se 
resienten de las críticas de que pueden ser objeto sus comunica-
ciones. Se enojan ante la menor contrariedad, y si enseñan lo que 
obtienen es para que los admiren y no para pedir pareceres. Ge-
neralmente toman aversión a las personas que no los aplauden sin 
reservas y abandonan las reuniones donde no pueden imponerse 
y dominar. 

«Dejadles que se pavoneen en otra parte y que busquen oídos 
más complacientes, o que se retiren para aislarse. Las reuniones que 
se privan de su presencia no pierden mucho».  

ERASTO 

Médiums mercenarios: los que explotan su facultad. 

Médiums ambiciosos: los que, sin poner a precio su facultad, 
esperan obtener de ella alguna ventaja. 

Médiums de mala fe: los que, teniendo facultades reales, si-
mulan las que no tienen para darse importancia. No se puede dar 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 248 

el título de médium a las personas que, sin tener ninguna facultad 
medianímica, solo producen efectos mediante engaños. 

Médiums egoístas: los que solo se sirven de su facultad para 
su uso personal, y guardan para ellos las comunicaciones que re-
ciben. 

Médiums celosos: los que ven con despecho a otros médiums 
mejor apreciados y que son superiores a ellos. 

Todas estas malas cualidades necesariamente tienen también 
su compensación en buenas cualidades. 

197. BUENOS MÉDIUMS 

Médiums serios: los que se sirven de su facultad solo para el 
bien y para cosas verdaderamente útiles. Creerían que la profanan 
al usarla para satisfacer a los curiosos e indiferentes o para bana-
lidades. 

Médiums modestos: los que no se atribuyen el mérito de las 
comunicaciones que reciben, por muy buenas que sean. Se consi-
deran ajenos a ellas y no se creen fuera del alcance de las 
mistificaciones. Lejos de rehuir los consejos desinteresados, los 
solicitan. 

Médiums desinteresados: los que comprenden que el verda-
dero médium tiene una misión que cumplir, y debe, cuando sea 
necesario, sacrificar sus gustos, costumbres, placeres, tiempo e in-
cluso sus intereses materiales por el bien de los otros. 

Médiums seguros: los que, además de la facilidad de ejecu-
ción, merecen la mayor confianza por su propio carácter, la 
naturaleza elevada de los Espíritus que los asisten, y que son los 
menos expuestos a ser engañados. Veremos más adelante que esta 
seguridad no depende de ningún modo de los nombres más o me-
nos respetables que toman los Espíritus. 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 249 

«Es indiscutible, como bien conocéis, que al enumerar así las 
cualidades y defectos de los médiums se suscitarán contrariedades e 
incluso animosidades en algunos, pero ¿qué importa? La medium-
nidad se extiende cada día más, y el médium que tome a mal estas 
reflexiones, probará que no es un buen médium, es decir, que está 
asistido por los malos Espíritus. Por otra parte, como he dicho, todo 
esto pasará, y los malos médiums, los que abusan o hacen mal uso 
de sus facultades, sufrirán tristes consecuencias, como ha aconte-
cido ya a algunos. Aprenderán a su costa lo que cuesta emplear en 
provecho de sus pasiones terrestres un don que Dios solo les había 
concedido para su adelantamiento moral. Si no podéis volver a con-
ducirlos al buen camino, compadecedlos, porque puedo deciros que 
son reprobados por Dios».  

ERASTO 

«Este cuadro descriptivo es de gran importancia, no solamente 
para los médiums sinceros que al leerlo procurarán de buena fe pre-
servarse de los escollos a que están expuestos, sino también para 
todos aquellos que se sirven de los médiums, porque les dará la me-
dida de lo que pueden racionalmente esperar de ellos. Debería estar 
constantemente a la vista de todo el que se ocupe de las manifesta-
ciones, lo mismo que la escala espírita, de la que es complemento. 
Estos dos cuadros resumen todos los principios de la doctrina, y 
contribuirán más de lo que creéis a conducir al espiritismo por su 
verdadero camino».  

SÓCRATES 

198. Todas estas variedades de médiums presentan grados infinitos en 
su intensidad. Hay varias que constituyen solo matices, propia-
mente hablando, pero que no dejan de ser el resultado de 
aptitudes especiales. Se concibe que sea bastante raro que la fa-
cultad de un médium se halle rigurosamente circunscrita a un solo 
género. Sin duda, un mismo médium puede tener varias aptitudes, 
pero siempre hay una que domina, y es la que debe procurar 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVI 

 250 

cultivar si es útil. Es un grave error esforzarse por desarrollar una 
facultad cuando no se posee. Hay que cultivar todas aquellas cuyo 
germen se reconoce en uno mismo. Sin embargo, ir en busca de 
otras es, primero, tiempo perdido y, en segundo lugar, quizás per-
der, y seguramente debilitar, aquellas facultades de que se está 
dotado. 

«Cuando el principio existe, el germen de una facultad, se ma-
nifiesta siempre por señales inequívocas. Al limitarse a su 
especialidad, el médium puede sobresalir y obtener cosas grandes y 
hermosas. Ocupándose de todo, no obtendrá nada bueno. Obser-
vad, de paso, que el deseo de extender indefinidamente el círculo de 
sus facultades es una pretensión orgullosa que los Espíritus nunca 
dejan impune. Los buenos abandonan siempre al presuntuoso, que 
viene a ser el juguete de los Espíritus mentirosos. Desgraciadamente 
no es raro el ver médiums que no están contentos con los dones que 
han recibido y que aspiran, por amor propio o ambición, a poseer 
facultades excepcionales que los hagan destacar. Esta pretensión les 
quita la cualidad más preciosa: la de ser médiums seguros».  

SÓCRATES 

199. El estudio de la especialidad de los médiums es necesario no solo 
para estos, sino también para el evocador. Según la naturaleza del 
Espíritu que se desea llamar y las preguntas que se le quieran di-
rigir, conviene elegir al médium más apto para ello. Dirigirse al 
primero que se presente es exponerse a respuestas incompletas o 
erróneas. Tomemos una comparación de los hechos comunes. No 
se confiará una redacción, ni siquiera una simple copia al primero 
que llega, solo porque sepa escribir. Un músico quiere que se in-
terprete una pieza de canto de su composición. Tiene a su 
disposición varios cantantes, todos hábiles. Sin embargo, no los 
elegirá al azar, sino que elegirá por intérprete a aquel cuya voz y 
expresión, en suma, cuyas cualidades respondan mejor a la 



MÉDIUMS ESPECIALES 

 251 

naturaleza de la pieza. Los Espíritus hacen lo mismo con respecto 
a los médiums, y nosotros debemos hacer como los Espíritus. 

Cabe observar, además, que los matices que presenta la me-
diumnidad, y a los que todavía podrían añadirse otros, no están 
siempre en relación con el carácter del médium. Así, por ejemplo, 
un médium naturalmente alegre y jovial suele recibir comunica-
ciones serias e incluso severas, y viceversa. Esto es también una 
prueba evidente de que obra bajo el impulso de una influencia 
ajena. Volveremos a hablar de este asunto en el capítulo que trata 
sobre la Influencia moral del médium. 





 

 

CAPÍTULO XVII 

FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

DESARROLLO DE LA MEDIUMNIDAD. CAMBIO DE 

ESCRITURA. PÉRDIDA Y SUSPENSION DE LA 

MEDIUMNIDAD 

Desarrollo de la mediumnidad 

200. Nos ocuparemos aquí especialmente de los médiums escribientes, 
porque es la clase de mediumnidad más extendida y, además, por-
que es a la vez la más sencilla y cómoda, la que da resultados más 
satisfactorios y completos y también la que todos ambicionan. 
Desgraciadamente hasta ahora no hay ningún diagnóstico que in-
dique, ni siquiera de forma aproximada, que se posee esta 
facultad. Las señales físicas en las que algunas personas han 
creído ver indicios no tienen nada de seguro. Se encuentra en los 
niños y en los viejos, en hombres y mujeres, cualquiera que sea su 
temperamento, estado de salud o grado de desarrollo intelectual 
y moral. Solo hay un medio de verificar su existencia, que es el 
ensayo. 

La escritura se puede obtener, como hemos visto, por medio 
de las cestitas y tablitas, o directamente con la mano. Como este 
último medio es el más fácil, y podría decirse el único empleado 
en la actualidad, es también el que aconsejamos con preferencia. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVII 

 254 

El procedimiento es de los más sencillos: consiste únicamente en 
tomar lápiz y papel y colocarse en la posición de una persona que 
escribe, sin ninguna otra preparación. Sin embargo, para tener 
buen éxito, son indispensables varias recomendaciones. 

201. Como medida práctica, recomendamos que se evite todo lo que 
pueda molestar el libre movimiento de la mano, siendo preferible 
que esta no descanse sobre el papel. La punta del lápiz debe apo-
yarse suficientemente para el trazado, pero no tanto como para 
que sufra resistencia. Todas estas precauciones se vuelven inútiles 
cuando se consigue escribir de corrido, porque entonces ningún 
obstáculo podría detener el movimiento de la mano. Esto solo son 
los preliminares del aprendiz. 

202. Es indiferente servirse de la pluma o del lápiz. Algunos médiums 
prefieren la pluma, pero solo es adecuada para los que están for-
mados y escriben pausadamente. Los hay que escriben con tal 
velocidad que el uso de la pluma sería casi imposible o, al menos, 
muy incómodo. Lo mismo sucede cuando la escritura es a tirones 
e irregular, o cuando se comunican Espíritus violentos que gol-
pean con la punta, rompiéndola y destrozando el papel. 

203. El deseo natural de todo aspirante a médium es el de poder comu-
nicarse con el Espíritu de las personas que le son queridas, pero 
debe moderar su impaciencia, porque la comunicación con un Es-
píritu determinado ofrece muchas veces dificultades materiales 
que la hacen imposible para el principiante. Para que un Espíritu 
pueda comunicarse, es preciso que entre él y el médium haya re-
laciones fluídicas que no se establecen siempre instantáneamente. 
Solo a medida que se desarrolla la facultad, el médium adquiere 
poco a poco la aptitud necesaria para entrar en relación con el 
primer Espíritu que se presente. Por consiguiente, puede suceder 
que aquel con quien uno desea comunicarse no esté en condicio-
nes propicias para hacerlo, a pesar de su presencia, así como 



FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

 255 

puede también suceder que no tenga la posibilidad ni el permiso 
de venir al llamamiento que se le hace. Por esto, conviene en un 
principio no obstinarse en evocar a un Espíritu determinado con 
exclusión de cualquier otro, porque muchas veces sucede que con 
aquel no se establecen las relaciones fluídicas con tanta facilidad, 
por mucha simpatía que se tenga por él. Antes pues de pensar en 
obtener comunicaciones de este o aquel Espíritu, es necesario de-
dicarse al desarrollo de la facultad, y para esto es preciso hacer 
un llamamiento general y dirigirse sobre todo a su ángel de la 
guarda. 

En esto no hay una fórmula sacramental. Quien pretenda dar 
una, puede tacharse resueltamente de farsa, porque los Espíritus 
no atienden a la forma, sino al fondo. Sin embargo, la evocación 
debe hacerse siempre en nombre de Dios. Se puede hacer en los 
siguientes o parecidos términos: Ruego a Dios Todopoderoso que 
permita a un buen Espíritu comunicarse conmigo y hacerme es-
cribir. Ruego también a mi ángel de la guarda que tenga la 
bondad de asistirme y aparte a los malos Espíritus. Entonces se 
espera a que un Espíritu se manifieste haciendo escribir algo al 
médium. Puede que se presente el que se desea, como puede ser 
un Espíritu desconocido o el ángel de la guarda. De todos modos, 
generalmente se da a conocer escribiendo su nombre. Sin em-
bargo, entonces se presenta la cuestión de identidad, una de las 
que requieren más experiencia, pues hay pocos principiantes que 
no estén expuestos a ser engañados. Trataremos de ella más ade-
lante en un capítulo especial. 

Cuando se desea evocar a determinados Espíritus, es esencial 
dirigirse primero a los que se sabe que son buenos y se simpatiza 
con ellos, y que pueden tener un motivo para venir, como parien-
tes o amigos. En este caso, la evocación puede formularse de este 
modo: En nombre de Dios Todopoderoso, ruego al Espíritu de 
tal persona que se comunique conmigo. O bien: Ruego a Dios 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVII 

 256 

Todopoderoso que permita al Espíritu de tal persona comuni-
carse conmigo, o cualquier otra fórmula que responda al mismo 
pensamiento. Es igualmente necesario que las primeras preguntas 
se hagan de tal modo que simplemente requieran la respuesta de 
sí o no, como, por ejemplo: ¿Estás aquí? ¿Quieres responderme? 
¿Puedes hacerme escribir? etc. Más tarde, esta precaución resulta 
innecesaria. En un principio solo se trata de establecer una rela-
ción. Lo esencial es que la pregunta no sea frívola, que no tenga 
relación con cosas de interés privado, y sobre todo que sea la ex-
presión de un sentimiento benévolo y simpático hacia el Espíritu 
al cual se dirige. (Véase más adelante el capítulo especial Sobre las 
evocaciones). 

204. Además del modo de hacer la evocación, todavía debe tenerse pre-
sente otra cosa más importante, que es la calma y el recogimiento 
unidos a un deseo ardiente y a una firme voluntad de obtener 
buen éxito. Y no queremos hablar aquí de una voluntad efímera, 
que tiene intervalos y que se interrumpe a cada minuto por otras 
preocupaciones, sino la voluntad seria, perseverante y sostenida, 
sin impaciencia ni deseo febril. La soledad, el silencio y el aleja-
miento de todo lo que puede causar distracciones favorece el 
recogimiento. Entonces solo queda una cosa por hacer, que es re-
novar todos los días las tentativas durante diez minutos o un 
cuarto de hora todo lo más cada vez, por espacio de quince días, 
un mes, dos meses, más sí es necesario. Conocemos médiums que 
se han formado solo después de seis meses de ejercicio, mientras 
que otros escriben fluidamente desde la primera vez. 

205. Para evitar tentativas inútiles se puede preguntar, mediante otro 
médium, a un Espíritu serio y adelantado. No obstante, debe se-
ñalarse que cuando se pregunta a los Espíritus si se es médium o 
no, responden casi siempre afirmativamente, lo que no impide que 
los ensayos sean muchas veces infructuosos. Esto se explica natu-
ralmente. Se hace al Espíritu una pregunta general, y responde de 



FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

 257 

una manera general. Ahora bien, como sabemos, nada es más fle-
xible que la facultad medianímica, puesto que puede presentarse 
bajo las más variadas formas y en grados muy diferentes. Por lo 
tanto, se puede ser médium sin apercibirse de ello y en un sentido 
diferente del que uno cree. Si hacemos una pregunta vaga: «¿Soy 
médium?» el Espíritu puede responder que sí, pero si se la hace-
mos precisa: «¿Soy médium escribiente?» puede responder, que 
no. También hay que tener en cuenta la naturaleza del Espíritu a 
quien se pregunta, pues los hay tan superficiales e ignorantes que 
responden a tontas y a locas como verdaderos atolondrados. Por 
esto aconsejamos dirigirse a los Espíritus ilustrados, que general-
mente contestan gustosos a todas preguntas e indican la mejor 
manera de proceder si ven la posibilidad de obtener buen resul-
tado. 

206. Lo que muchas veces da muy buenos resultados es el auxilio mo-
mentáneo de un buen médium escribiente, flexible y formado. Si 
este coloca la mano o los dedos sobre la mano que debe escribir, 
es raro que esta no lo haga inmediatamente. Es comprensible el 
efecto de esta acción: la mano que sostiene el lápiz viene a ser en 
cierto modo un apéndice de la mano del médium, como lo sería 
una cestita o una tablita. Pero esto no impide que este ejercicio 
sea muy útil cuando se puede emplear, puesto que, repetido a me-
nudo y con regularidad, ayuda a vencer el obstáculo material y 
provoca el desarrollo de la facultad. Basta también, algunas veces, 
con magnetizar fuertemente con la misma intención el brazo y la 
mano de aquel que quiere escribir. El magnetizador muchas veces 
se limita a poner la mano sobre el hombro del médium princi-
piante, y hemos visto escribir prontamente bajo esta influencia. El 
mismo efecto puede igualmente producirse sin ningún contacto y 
solo por medio de la voluntad. Se comprende fácilmente que la 
confianza del magnetizador en su propio poder para producir este 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVII 

 258 

resultado debe desempeñar aquí un gran papel, y que un magne-
tizador incrédulo tendría poca o ninguna influencia. 

También algunas veces es muy útil la ayuda de un guía expe-
rimentado para hacer que el principiante observe una multitud de 
pequeñas precauciones que descuida con frecuencia en detrimento 
de la rapidez de sus progresos. Y sobre todo es útil para ilustrarlo 
sobre la naturaleza de las primeras preguntas y la manera de ha-
cerlas. Su tarea es la de un profesor que deja de ser necesario 
cuando el médium es bastante hábil. 

207. Otro medio que también puede contribuir poderosamente al desa-
rrollo de la facultad consiste en reunir a cierto número de 
personas, todas animadas por el mismo deseo y comunidad de 
intenciones. Allí, todas al mismo tiempo, en un silencio absoluto 
y con un recogimiento religioso, que intenten escribir evocando 
cada una a su ángel de la guarda, o a algún Espíritu con el que 
simpaticen. Una de ellas también puede hacer, sin designación es-
pecial y para todos los miembros de la reunión, un llamamiento 
general a los buenos Espíritus, diciendo, por ejemplo: En nombre 
de Dios Todopoderoso, rogamos a los buenos Espíritus que ten-
gan la bondad de comunicarse a través de las personas aquí 
presentes. Es raro que entre ellas no haya algunas que luego den 
señales de mediumnidad, o que escriban de corrido en poco 
tiempo. 

Se comprende fácilmente lo que sucede en esta circunstancia. 
Las personas unidas por una intención común forman un todo 
colectivo, cuyo poder y sensibilidad aumenta por una especie de 
influencia magnética que ayuda al desarrollo de la facultad. Entre 
los Espíritus atraídos por esta concurrencia de voluntades, hay 
algunos que encuentran en los asistentes el instrumento que les 
conviene. Si no uno, será otro el que aprovecharán. 



FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

 259 

Este método debe emplearse sobre todo en los grupos espíritas 
que carecen de médiums o que no cuentan con un número sufi-
ciente de ellos. 

208. Se han buscado procedimientos para la formación de los mé-
diums, como se han buscado diagnósticos, pero hasta ahora no 
conocemos otros más eficaces que los que hemos indicado. Con-
vencidas de que el obstáculo para el desarrollo de la facultad es 
una resistencia puramente material, algunas personas pretenden 
vencerla por una especie de gimnasia que puede dislocar los bra-
zos y la cabeza. No queremos describir este procedimiento que 
nos llega del otro lado del Atlántico, no solo porque no tenemos 
ninguna prueba de su eficacia, sino porque estamos convencidos 
de que puede suponer un peligro para las complexiones delicadas 
por la conmoción del sistema nervioso. Si no existen los rudimen-
tos de la facultad, nada podría darlos, ni siquiera la electricidad, 
que se ha empleado sin éxito para el mismo fin. 

209. En el médium principiante, la fe no es una condición estricta. Sin 
duda, apoya los esfuerzos, pero no es indispensable. La pureza de 
intención, el deseo y la buena voluntad bastan. Se ha visto a per-
sonas completamente incrédulas quedarse admiradas al escribir a 
su pesar, mientras que creyentes sinceros no lo pueden conseguir, 
lo que prueba que esta facultad depende de una predisposición 
orgánica. 

210. El primer indicio de una disposición para escribir es una especie 
de estremecimiento en el brazo y en la mano. Poco a poco la mano 
es arrastrada por un impulso que no puede dominar. En un prin-
cipio, muchas veces solo traza rasgos insignificantes. Luego los 
caracteres se dibujan poco a poco, haciéndose cada vez más claros 
y la escritura acaba por adquirir la rapidez de la escritura co-
rriente. En todos los casos, hay que abandonar la mano a su 
movimiento natural y no hacer ni resistencia ni propulsión. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVII 

 260 

Algunos médiums escriben con fluidez y facilidad desde el 
principio, a veces incluso desde la primera sesión, lo que es bas-
tante raro. Otros, durante mucho tiempo, realizan rayas y 
verdaderos ejercicios caligráficos. Los Espíritus dicen que esto es 
para soltarles la mano. Si estos ejercicios se prolongan demasiado 
o degeneran en signos ridículos, no cabe duda de que se trata de 
un Espíritu que se divierte, porque los buenos Espíritus nunca per-
miten que se haga nada inútil. En este caso será preciso redoblar 
el fervor para pedir su asistencia. Si a pesar de esto no hay cambio, 
es preciso que el médium se detenga en cuanto se aperciba de que 
no obtiene nada serio. Cada día puede repetirse la tentativa, pero 
conviene cesar a las primeras señales equívocas para no dar esta 
satisfacción a los Espíritus burlones. 

Además de estas observaciones, un Espíritu añade lo siguiente: 
«Hay médiums cuya facultad no puede pasar de estos signos. 
Cuando al cabo de algunos meses solo obtienen cosas insignifi-
cantes, como sí o no, o letras sin sentido, es inútil persistir 
ensuciando papel. Son médiums, pero médiums improductivos. 
Por lo demás, las primeras comunicaciones que se obtienen no 
deben considerarse sino como ejercicios que se confían a Espíritus 
secundarios. Por lo mismo solo se les debe dar una importancia 
moderada, debido a que los Espíritus que se emplean en esto son, 
por decirlo así, como maestros de escritura para pulir al médium 
principiante. No creáis que sean Espíritus elevados los que se ocu-
pan en estos ejercicios preparatorios que hace el médium. Sucede 
que, si el médium no tiene un objetivo serio, estos Espíritus per-
manecen y se adhieren a él. Casi todos los médiums han pasado 
por este crisol para desarrollarse.  Les corresponde hacer todo lo 
posible para conseguir la simpatía de los Espíritus verdadera-
mente superiores». 

211. El escollo de la mayor parte de los médiums principiantes está en 
tener comunicaciones con Espíritus inferiores, y deben felicitarse 



FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

 261 

cuando solo son Espíritus superficiales. Toda su atención debe fi-
jarse en no dejarles asentarse, porque una vez afianzados no 
siempre es fácil desembarazarse de ellos. Este punto es tan crucial, 
sobre todo al principio, que sin las precauciones necesarias puede 
perderse el fruto de las más bellas facultades. 

Lo primero que debe hacer el médium es ponerse con fe sin-
cera bajo la protección de Dios y pedir la asistencia de su ángel 
de la guarda. Este es siempre bueno, mientras que los Espíritus 
familiares, que simpatizan con las buenas o las malas cualidades 
del médium, pueden ser superficiales o incluso malos. 

Después es preciso dedicarse con cuidado escrupuloso a reco-
nocer, por todos los indicios que suministra la experiencia, la 
naturaleza de los primeros Espíritus que se comunican, y de los 
cuales es siempre prudente desconfiar. Si estos indicios son sospe-
chosos, debe hacerse una evocación ferviente al ángel de la 
guarda, y rechazar con todas sus fuerzas al Espíritu malo, pro-
bándole que no se es su víctima, a fin de desanimarlo. Por esto es 
indispensable el estudio previo de la teoría, si se quieren evitar los 
inconvenientes inseparables de la inexperiencia. Sobre este asunto 
se encontrarán instrucciones muy extensas en los capítulos Sobre 
la obsesión y la Identidad de los Espíritus. Nos limitaremos ahora 
a decir que, además del lenguaje, se pueden tener como pruebas 
infalibles de la inferioridad de los Espíritus: todos los signos, fi-
guras, emblemas inútiles o pueriles; toda escritura extravagante, 
truncada y torcida con intención, de dimensiones exageradas, o 
que adopte formas ridículas o inusuales. La escritura puede ser 
muy mala, incluso poco legible, lo que depende más bien del mé-
dium que del Espíritu, sin tener nada de insólito. Hemos visto 
médiums de tal modo engañados, que medían la superioridad de 
los Espíritus por la dimensión de los caracteres, dando gran im-
portancia a las letras de molde como caracteres de imprenta, 
puerilidad evidentemente incompatible con una superioridad real. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVII 

 262 

212. Es muy importante no caer sin quererlo bajo la dependencia de 
los Espíritus malos, pero lo es más aún no hacerlo voluntaria-
mente, y es preciso evitar que un deseo desmedido de escribir nos 
haga creer que es indiferente dirigirse al primer Espíritu que se 
presente, contando que se podrá desembarazar de él más tarde si 
no le conviene, porque nadie pide asistencia a un mal Espíritu im-
punemente, que puede cobrar muy caro sus servicios. 

Algunas personas, impacientes por ver desarrollarse en ellas la 
facultad medianímica, demasiado lenta a su parecer, tuvieron la 
idea de llamar en su ayuda a un Espíritu cualquiera, aunque fuese 
malo, contando con poderlo despedir enseguida. Varios fueron 
servidos a su gusto y escribieron inmediatamente; pero el Espíritu, 
haciendo poco caso de que lo llamasen como último recurso, no 
fue tan dócil para irse como para presentarse. Conocemos a algu-
nos que han sido castigados con años de obsesiones de todas 
clases, con las más ridículas mistificaciones, con una fascinación 
tenaz e incluso con desgracias materiales y crueles decepciones, 
creyéndose bastante fuertes para alejarlos cuando quisieran. El 
Espíritu se mostró primero abiertamente perverso e hipócrita des-
pués, con el fin de hacer creer en su conversión o en el pretendido 
poder de su subyugado para echarlo cuando quisiera. 

213. La escritura es algunas veces muy legible, con palabras y letras 
perfectamente destacadas, pero con algunos médiums es difícil de 
descifrar por otra persona que no sea la misma que escribe, pues 
es preciso acostumbrarse a esto. Muchas veces está formada por 
grandes rasgos. Los Espíritus son poco ahorrativos con el papel. 
Cuando una palabra o una frase es muy poco legible, se ruega al 
Espíritu que tenga la bondad de volverla a escribir, lo que hace 
generalmente con gusto. Cuando la escritura es habitualmente ile-
gible, hasta para el médium, este consigue casi siempre obtenerla 
más clara por medio de ejercicios frecuentes y sostenidos, em-
pleando una fuerte voluntad y suplicando con ardor al Espíritu 



FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

 263 

que sea más correcto. Ciertos Espíritus adoptan muchas veces sig-
nos convencionales que permanecen en uso en las reuniones 
habituales. Para indicar que una pregunta les desagrada y que no 
quieren responderla, por ejemplo, harán una larga raya o alguna 
otra cosa equivalente. 

Cuando el Espíritu ha concluido lo que tenía que decir o ya 
no quiere responder, la mano queda inmóvil, y el médium, cual-
quiera que sea su poder y su voluntad, no puede obtener ni una 
palabra más. Por el contrario, si el Espíritu no ha concluido, el 
lápiz se mueve sin que la mano pueda detenerse. Si el Espíritu 
quiere decir algo espontáneamente, la mano coge el lápiz de forma 
convulsiva y se pone a escribir sin poder oponerse a ello. Por otra 
parte, el médium siente casi siempre en él algo que le indica si solo 
hay suspensión o si el Espíritu ha terminado. Es raro que no sienta 
cuando este se ha marchado. 

Estas son las explicaciones más esenciales que tenemos que dar 
respecto al desarrollo de la psicografía. La experiencia dará a co-
nocer, en la práctica, algunos detalles que sería inútil referir aquí, 
y para los cuales se guiará según los principios generales. Si mu-
chos lo intentan, encontraremos más médiums de lo que se cree. 

214. Todo lo que acabamos de decir se aplica a la escritura mecánica. 
Esta es la que todos los médiums quieren obtener, y con razón, 
pero el mecanismo puro es muy raro y a menudo se mezcla con 
más o menos intuición. El médium, consciente de lo que escribe, 
se inclina naturalmente a dudar de su facultad. No sabe si esto 
viene de él o de un Espíritu ajeno. No debe inquietarse por ningún 
concepto, sino continuar en su obra. Que se observe a sí mismo 
con cuidado, y reconocerá fácilmente en lo que escribe una gran 
cantidad de cosas que no estaban en su pensamiento, y que in-
cluso son contrarias a su opinión. Prueba evidente que no 
provienen de él. Que continúe, pues, y la duda se disipará con la 
experiencia. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVII 

 264 

215. Si no le está permitido al médium ser exclusivamente mecánico, 
todos los ensayos para obtener este resultado serán infructuosos 
y, sin embargo, haría mal en creerse desheredado por esto. Si solo 
está dotado de la mediumnidad intuitiva, debe contentarse con 
ella, y no dejará de prestarle grandes servicios si sabe aprove-
charla y no la rechaza. 

Si, después de inútiles ensayos continuados durante algún 
tiempo, no se produce ningún indicio de movimiento involunta-
rio, o si estos movimientos son demasiado débiles para dar 
resultados, no debe vacilar en escribir el primer pensamiento que 
se le sugiera, sin preocuparse si proviene de él o de una fuente 
externa, pues la experiencia le enseñará a distinguirlo. Además, 
sucede muy a menudo que el movimiento mecánico se desarrolla 
ulteriormente. 

Hemos dicho antes que hay casos en que es indiferente saber si 
el pensamiento proviene del médium o de un Espíritu externo, sobre 
todo cuando un médium puramente intuitivo o inspirado hace por 
sí mismo un trabajo de imaginación. Poco importa que se atribuya 
un pensamiento que le habría sido sugerido. Si le llegan buenas 
ideas, que dé gracias por ello a su buen genio, y le serán sugeridas 
otras. Así es la inspiración de los poetas, filósofos y sabios. 

216. Supongamos ahora que la facultad medianímica esté completa-
mente desarrollada, que el médium escriba con facilidad y que 
sea, en una palabra, lo que se llama un médium formado. Sería 
un gran error por su parte si se creyera dispensado de adquirir 
otras instrucciones. Solo ha vencido la resistencia material, pero 
es entonces cuando empiezan para él las verdaderas dificultades y 
cuando más necesita los consejos de la prudencia y de la experien-
cia, si no quiere caer en las mil trampas que se le preparan. Si 
quiere levantar demasiado el vuelo con sus propias alas, no tar-
dará en ser víctima de los Espíritus mentirosos que procurarán 
explotar su presunción. 



FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

 265 

217. Una vez desarrollada la facultad en el médium, es esencial que no 
abuse de ella. La satisfacción que proporciona a algunos princi-
piantes despierta en ellos un entusiasmo que es importante 
moderar. Deben pensar que se les ha dado para el bien y no para 
satisfacer una vana curiosidad. Por esto es útil servirse de ella en 
los momentos oportunos y no a cada instante. Como los Espíritus 
no están constantemente a sus órdenes, los médiums corren el 
riesgo de ser engañados por mistificadores. Con este fin es conve-
niente establecer días y horas determinadas, porque de este modo 
hay mejores disposiciones y más recogimiento, y los Espíritus que 
quieren presentarse están prevenidos y se preparan en consecuen-
cia. 

218. Si a pesar de todas las tentativas no se revela la mediumnidad de 
ningún modo, será necesario renunciar a ella, como se renuncia a 
cantar cuando no se tiene voz. Quien no sabe un idioma se sirve 
de un traductor. Se debe hacer lo mismo, es decir, recurrir a otro 
médium. Nadie debe creerse privado de la asistencia de los Espí-
ritus por falta de médium. La mediumnidad es para los Espíritus 
un medio de expresión, pero no el único medio para atraerlos. 
Los Espíritus que nos tienen afecto están a nuestro lado, seamos 
o no médiums. Un padre no abandona a su hijo porque sea sordo 
o ciego y no pueda verlo ni oírlo, sino que se prodiga con su soli-
citud, como hacen los buenos Espíritus con nosotros. Si ellos no 
pueden trasmitirnos materialmente su pensamiento, nos ayudan 
por medio de la inspiración. 

Cambio de escritura  

219. El cambio de escritura según los Espíritus que se comunican es un 
fenómeno muy común entre los médiums escribientes, pero lo más 
notable es que la misma escritura se reproduce constantemente 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVII 

 266 

con el mismo Espíritu, y algunas veces es idéntica a la que tenía 
cuando vivía. Veremos más adelante las consecuencias que de esto 
pueden deducirse en cuanto a la identidad. El cambio de escritura 
solo tiene lugar en los médiums mecánicos o semimecánicos, 
porque en ellos el movimiento de la mano es involuntario y 
dirigido por el Espíritu. No sucede lo mismo con los médiums 
puramente intuitivos, puesto que en este caso el Espíritu obra 
únicamente sobre el pensamiento y la mano es dirigida por la 
voluntad, como en circunstancias ordinarias. Sin embargo, la 
uniformidad de la escritura, incluso en un médium mecánico, no 
prueba absolutamente nada contra su facultad, dado que dicho 
cambio de escritura no es una condición absoluta para la 
manifestación de los Espíritus. Depende de una aptitud especial 
de la que los médiums más mecánicos no siempre están dotados. 
A los que tienen esta aptitud los designamos con el nombre de 
médiums polígrafos. 

Pérdida y suspensión de la mediumnidad  

220. La facultad medianímica está sujeta a intermitencias y a suspen-
siones momentáneas, ya sea para las manifestaciones físicas o 
para la escritura. Aquí están las contestaciones de los Espíritus a 
algunas preguntas sobre este tema: 

1. ¿Pueden los médiums perder su facultad?  

«Esto sucede a menudo, cualquiera que sea el género de esta 
facultad. Pero muchas veces solo es una interrupción mo-
mentánea que cesa con la causa que la produjo». 

2. La causa de la pérdida de la mediumnidad, ¿reside en el 
agotamiento del fluido?  



FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

 267 

«Cualquiera que sea la facultad del médium, nada puede 
hacer sin el concurso de los Espíritus que simpatizan con él. 
Cuando ya no recibe nada, no siempre es porque le falte la 
facultad, pues muchas veces los Espíritus son los que no 
quieren o no pueden servirse de él». 

3. ¿Qué causa puede provocar en un médium el abandono de 
los Espíritus?  

«El uso que hace de su facultad es lo que más influye en los 
buenos Espíritus. Podemos abandonarlo cuando se sirve de 
ella para cosas frívolas o con miras ambiciosas, o cuando 
rehúsa a transmitir nuestra palabra o nuestros hechos a los 
encarnados que lo llaman o que necesitan ver para conven-
cerse. Este don de Dios no se concede al médium para que 
se divierta, y mucho menos para servir su ambición, sino 
para su propia mejora, y para dar a conocer la verdad a los 
hombres. Si el Espíritu ve que el médium ya no responde a 
sus propósitos y no aprovecha las instrucciones y las adver-
tencias que le da, se retira para buscar un protegido más 
digno». 

4. El Espíritu que se retira ¿no puede ser reemplazado?, y en 
este caso, no se comprendería la suspensión de la facultad… 

«No faltan Espíritus que lo que más desean es comunicarse 
y están dispuestos a reemplazar a los que se retiran. No obs-
tante, cuando es un buen Espíritu el que abandona al 
médium, puede muy bien dejarlo solo momentáneamente y 
privarlo por cierto tiempo de toda comunicación, a fin de 
que le sirva de lección y probarle que su facultad no de-
pende de él, por lo que no debe envanecerse por tenerla. 
Esta impotencia momentánea sirve también para dar una 
prueba al médium de que escribe bajo una influencia ajena, 
pues de otro modo no habría intermitencia. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVII 

 268 

«Por otra parte, la interrupción de la facultad no es siempre 
un castigo. Algunas veces demuestra el cuidado del Espíritu 
por el médium a quien estima; quiere procurarle un reposo 
material que juzga necesario y en este caso no permite que 
lo reemplacen otros Espíritus». 

5. Sin embargo, vemos médiums meritorios, moralmente ha-
blando, que no tienen ninguna necesidad de reposo y se 
sienten muy contrariados por interrupciones cuyo objetivo 
no comprenden.  

«Esto es con el fin de poner a prueba su paciencia y juzgar 
su perseverancia. Por eso los Espíritus no señalan, en gene-
ral, ningún plazo a esta suspensión, pues quieren ver si el 
médium se impacientará. Muchas veces también es para 
darles tiempo de meditar las instrucciones que les han dado, 
y en esta meditación de nuestras enseñanzas es donde reco-
nocemos a los espíritas verdaderamente serios. No 
podemos dar este nombre a aquellos que, en realidad, solo 
son aficionados a las comunicaciones». 

6. En este caso, ¿es necesario que el médium continúe sus ten-
tativas para escribir?  

«Si el Espíritu se lo aconseja, sí. Si le dice que se abstenga, 
debe hacerlo». 

7. ¿Habría algún medio para abreviar esta prueba?  

«La resignación y la oración. Por lo demás, basta con hacer 
cada día una tentativa de algunos minutos, porque sería 
inútil perder el tiempo en ensayos infructuosos. El intento 
no tiene otro objetivo que el de comprobar si la facultad se 
ha recobrado». 

8. La suspensión de la mediumnidad, ¿supone el alejamiento 
de los Espíritus que se comunican de manera habitual?  



FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

 269 

«Nada de eso. El médium está entonces en la posición de 
una persona que pierde temporalmente la vista, y por esto 
no deja de estar rodeada de sus amigos, aun cuando no 
pueda verlos. Por lo tanto, el médium puede, y hasta debe, 
continuar conversando mediante el pensamiento con sus 
Espíritus familiares y estar convencido de que lo escuchan. 
Si la falta de mediumnidad puede privarlo de comunicacio-
nes materiales con ciertos Espíritus, no puede privarlo de 
las comunicaciones morales». 

9. ¿Así que la interrupción de la facultad medianímica no im-
plica siempre una censura por parte de los Espíritus?  

«Sin duda que no, puesto que puede ser una prueba de be-
nevolencia». 

10. ¿Cómo podremos reconocer cuando esta interrupción es 
causada por una censura?  

«Que consulte el médium su conciencia y vea el uso que ha 
hecho de su facultad, el bien que ha resultado de ella para 
los otros, el provecho que ha sacado de los consejos que se 
le han dado y tendrá la respuesta». 

11. El médium que no puede escribir, ¿tampoco puede valerse 
de otro médium?  

«Eso depende de la causa de la interrupción. Muchas veces 
tiene como motivo dejaros algún tiempo sin comunicacio-
nes después de haberos dado consejos, a fin de que no os 
acostumbréis a no hacer nada sin nosotros. En ese caso, 
tampoco le servirá valerse de otro médium. También tiene 
por objetivo probaros que los Espíritus son libres y que no 
depende de vosotros gobernarlos a vuestro gusto. Por igual 
razón, los que no son médiums no obtienen siempre todas 
las comunicaciones que desean». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVII 

 270 

OBSERVACIÓN. En efecto, debe observarse que quien recurre a un 
tercero para obtener comunicaciones, a pesar de la calidad del 
médium, muchas veces no obtiene nada satisfactorio, mientras 
que en otras ocasiones las respuestas son muy explícitas. Esto 
depende de tal modo de la voluntad del Espíritu, que nada se 
adelanta cambiando de médium. Con respecto a esto, los mismos 
Espíritus parece que se ponen de acuerdo, porque lo que no se 
obtiene de uno, tampoco se obtiene de otro. Entonces es preciso 
abstenerse, no insistir ni impacientarse si no se quiere ser víctima 
de los Espíritus mentirosos, que responderán si tanto se desea, y 
los buenos dejarán que lo hagan para castigar nuestra insistencia. 

12. ¿Con qué fin la Providencia ha dotado a ciertos individuos 
con la mediumnidad de manera especial?  

«Es una misión que se les ha encargado y con la que son 
dichosos. Estos son los intérpretes entre los Espíritus y los 
hombres». 

13. Sin embargo, hay médiums que solo emplean su facultad 
con repugnancia.  

«Son médiums imperfectos. No conocen el valor del favor 
que se les ha concedido». 

14. Si se trata una misión, ¿cómo es posible que no sea privilegio 
de los hombres de bien, y que esta facultad se dé a personas 
que no merecen ninguna estima y que pueden abusar de ella?  

«Se les concede porque tienen necesidad de su propio mejo-
ramiento y a fin de recibir buenas enseñanzas. Si no se 
aprovechan de ellas, sufrirán las consecuencias. ¿No dirigía 
Jesús con preferencia su palabra a los pecadores, diciendo 
que es preciso dar a aquel que no tiene?». 

15. Las personas que tienen un gran deseo de escribir como mé-
diums, sin conseguirlo, ¿pueden creer que les falta la 
benevolencia de los Espíritus por alguna causa?  



FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS 

 271 

«No, porque Dios puede haberles negado esta facultad 
como podría rehusarles el don de la poesía o de la música. 
Pero si no gozan de este favor, pueden obtener otros». 

16. ¿Cómo puede perfeccionarse un hombre con la enseñanza 
de los Espíritus cuando no tiene los medios de recibir esta 
enseñanza directa por sí mismo, ni por otros médiums?  

«¿Acaso no tiene libros como el cristiano tiene el Evangelio? 
Para practicar la moral de Jesús, el cristiano no necesita ha-
ber escuchado las palabras del Maestro salir de su boca». 





 

 

CAPÍTULO XVIII 

INCONVENIENTES Y PELIGROS DE 
LA MEDIUMNIDAD 

INFLUENCIA DEL EJERCICIO DE LA MEDIUMNIDAD 

EN LA SALUD, EN EL CEREBRO Y EN LOS NIÑOS 

221. l. La facultad medianímica ¿es indicio de algún estado patoló-
gico o simplemente anómalo?  

«Anómalo algunas veces, pero no patológico. Hay mé-
diums con una salud fuerte. Los que están enfermos, lo 
están por otras causas». 

2. ¿Puede ocasionar fatiga el ejercicio de la facultad media-
nímica?  

«El ejercicio demasiado prolongado de cualquier facultad 
causa fatiga. La mediumnidad está en el mismo caso, prin-
cipalmente la que se aplica a los efectos físicos, pues 
ocasiona necesariamente un gasto de fluido que produce fa-
tiga, pero se repara con el descanso». 

3. El ejercicio de la mediumnidad ¿puede tener inconvenientes 
por sí mismo desde el punto de vista sanitario, dejando de 
lado el abuso?  

«Hay casos en que es prudente, incluso necesario, abstenerse 
de este ejercicio, o al menos moderarlo. Eso depende del es-
tado físico y moral del médium. Por otra parte, el médium 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVIII 

 274 

lo conoce generalmente, y cuando se fatiga debe abste-
nerse». 

4. ¿Hay personas para las cuales este ejercicio tiene más incon-
venientes que para otras?  

«He dicho que esto depende del estado físico y moral del 
médium. Hay personas que deben evitar toda causa de so-
breexcitación, y esta es una de ellas». (§ 188 y 194). 

5. ¿Podría la mediumnidad producir locura?  

«No más que cualquier otra cosa cuando no existe una pre-
disposición por causa de la debilidad del cerebro. La 
mediumnidad no producirá locura cuando el principio de 
esta no exista, pero si el principio existe, lo que es fácil de 
reconocer por el estado moral de la persona, el buen sentido 
indica que se debe actuar con miramiento en todos los as-
pectos, porque cualquier causa de perturbación puede ser 
perjudicial». 

6. ¿Hay inconvenientes en desarrollar la mediumnidad en los 
niños?  

«Ciertamente, y sostengo que es muy peligroso, porque es-
tos organismos tiernos y delicados se conmoverían 
demasiado y su joven imaginación se sobreexcitaría. Por lo 
tanto, los padres sabios los alejarán de estas ideas o al menos 
solo les hablarán de ellas desde el punto de vista de las con-
secuencias morales». 

7. Sin embargo, hay niños que son médiums naturalmente, ya 
sea para efectos físicos, para la escritura o las visiones, ¿tiene 
esto el mismo inconveniente?  

«No. Cuando la facultad es espontánea en un niño, es por-
que está en su naturaleza y su constitución se presta a ello. 



INCONVENIENTES Y PELIGROS DE LA MEDIUMNIDAD 

 275 

Eso no es lo mismo que cuando es una facultad provocada 
y sobreexcitada. Observad que el niño que tiene visiones se 
impresiona generalmente poco por ellas, le parece una cosa 
muy natural, en la que no se fija sino débilmente y a menudo 
lo olvida. Más tarde el hecho vuelve a su memoria y se lo 
explica fácilmente si conoce el espiritismo». 

8. ¿Cuál es la edad en la que puede practicarse la mediumnidad 
sin inconvenientes?  

«No hay una edad precisa; eso depende enteramente del 
desarrollo físico y, más aún, del desarrollo moral. Hay niños 
de doce años que se verán menos afectados que algunas per-
sonas adultas. Hablo de la mediumnidad en general, pero la 
que se aplica a los efectos físicos es más agotadora corporal-
mente. La escritura tiene otro inconveniente, que se debe a 
la inexperiencia del niño, en el caso de que quiera practicarla 
a solas y hacer de ello un juego». 

222. La práctica del espiritismo, como veremos más adelante, requiere 
mucho tacto para librarse de las astucias de los Espíritus menti-
rosos. Si los hombres formados pueden ser sus víctimas, los niños 
y jóvenes están aún más expuestos debido a su inexperiencia. Se 
sabe, además, que el recogimiento es una condición sin la cual no 
se puede tener trato con los Espíritus serios. Las evocaciones he-
chas con descuido y a modo de diversión son una verdadera 
profanación que abre fácil acceso a los Espíritus burlones o malé-
volos. Como no puede esperarse de un niño la gravedad necesaria 
para un acto semejante, habría que temer que lo tomara como un 
juego si se dejara a su suerte. Incluso en las condiciones más fa-
vorables, es deseable que un niño dotado de la facultad 
medianímica no la ejerza sino bajo la vigilancia de personas ex-
perimentadas que le enseñarán, con su ejemplo, el respeto que se 
debe a las almas de aquellos que han vivido. Según esto, se deduce 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XVIII 

 276 

que la cuestión de la edad está subordinada tanto a las circuns-
tancias del temperamento como a las del carácter. Sin embargo, 
lo que resalta claramente de las respuestas anteriores, es que no 
se debe incitar el desarrollo de esta facultad en los niños cuando 
no es espontánea, que en todos los casos es preciso usar de ella 
con gran circunspección y que tampoco se debe estimular ni alen-
tar entre las personas débiles. Es necesario desviar de esto, por 
todos los medios posibles, a los que hayan dado los mínimos sín-
tomas de excentricidad en las ideas o debilitamiento de sus 
facultades mentales, pues en ellas hay una predisposición evidente 
a la locura, que cualquier causa de sobreexcitación puede desa-
rrollar. Las ideas espíritas no tienen, en este aspecto, una 
influencia mayor, pero si la locura llegara a declararse tomaría el 
carácter de la preocupación dominante, como tomaría un carácter 
religioso si la persona se entregara con exceso a las prácticas de 
devoción y de esto se haría responsable al espiritismo. Lo que me-
jor puede hacerse con cualquier individuo que muestre una 
tendencia a una idea fija es dirigir sus preocupaciones hacia otra 
parte, a fin de procurar descanso a sus órganos debilitados. 

Acerca de esto mismo llamamos la atención de nuestros lecto-
res sobre el párrafo XII de la Introducción de El Libro de los 
Espíritus. 

 



 

 

CAPÍTULO XIX 

PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS 
COMUNICACIONES ESPÍRITAS 

INFLUENCIA DEL ESPÍRITU PERSONAL DEL 

MÉDIUM. SISTEMA DE LOS MÉDIUMS INERTES. 

APTITUD DE CIERTOS MÉDIUMS PARA COSAS QUE 

NO CONOCEN: IDIOMAS, MÚSICA, DIBUJO, ETC. 

DISERTACIÓN DE UN ESPÍRITU SOBRE EL PAPEL DE 

LOS MÉDIUMS 

223. l. En el momento en que el médium ejerce su facultad, ¿se en-
cuentra en un estado perfectamente normal? 

«Algunas veces está en un estado de crisis más o menos pro-
nunciado. Esto es lo que lo fatiga y por eso tiene necesidad 
de descanso. Sin embargo, muchas veces su estado no difiere 
sensiblemente del estado normal, sobre en los médiums es-
cribientes». 

2. Las comunicaciones escritas o verbales, ¿pueden también 
provenir del propio Espíritu encarnado en el médium?  

«El alma del médium puede comunicarse como cualquier 
otra. Si goza de cierto grado de libertad, recobra sus cuali-
dades de Espíritu. Tenéis la prueba de ello en el alma de las 
personas vivas que vienen a visitaros y a menudo se comu-
nican con vosotros por la escritura, sin que las llaméis. Pues 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIX 

 278 

debéis saber que entre los Espíritus que evocáis, los hay que 
están encarnados en la Tierra. Entonces os hablan como Es-
píritus y no como hombres. ¿Por qué querríais que no 
sucediese lo mismo con el médium?». 

¿Esta explicación no parece confirmar la opinión de quienes 
creen que todas las comunicaciones emanan del Espíritu del 
médium y no de Espíritus externos?  

«Solo se equivocan porque son categóricos. Es cierto que el 
Espíritu del médium puede obrar por sí mismo, pero no es 
esto una razón para que otros no actúen igualmente por su 
intermedio». 

3. ¿Cómo distinguiremos si el Espíritu que responde es el del 
médium o el de un Espíritu ajeno?  

«Por la naturaleza de las comunicaciones. Estudiad las cir-
cunstancias y el lenguaje, y los distinguiréis. Sobre todo, en 
el estado de sonambulismo o de éxtasis es cuando casi siem-
pre se manifiesta el Espíritu del médium, porque entonces es 
más libre; pero en estado normal es más difícil. Por lo de-
más, es imposible atribuirle ciertas respuestas y por esto os 
digo que estudiéis y observéis». 

OBSERVACIÓN. Cuando una persona nos habla, distinguimos fá-
cilmente lo que es suyo, o aquello de que se hace eco. Lo mismo 
sucede con los médiums. 

4. Puesto que el Espíritu del médium ha podido adquirir, en 
existencias anteriores, conocimientos que ha olvidado bajo 
su envoltura corporal, pero de los que se acuerda como Es-
píritu, ¿no puede sacar de su propio fondo las ideas que 
parecen extralimitar el alcance de su instrucción?  



PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS COMUNICACIONES ESPÍRITAS 

 279 

«Esto sucede muchas veces en el estado de crisis de sonam-
bulismo o de éxtasis, pero lo repito, hay circunstancias que 
no dejan lugar a dudas: estudiad mucho tiempo y meditad». 

5. Las comunicaciones que provienen del Espíritu del médium, 
¿son siempre inferiores a las que podrían realizar Espíritus 
ajenos?  

«Siempre no, porque el Espíritu que se comunica puede ser 
de un orden inferior al del médium y, en tal caso, hablar con 
menos sensatez. Esto se ve en el sonambulismo, pues allí más 
a menudo el Espíritu del sonámbulo es el que se manifiesta 
y, sin embargo, a veces dice cosas muy buenas». 

6. El Espíritu que se comunica por un médium, ¿transmite di-
rectamente su pensamiento, o bien este pensamiento tiene 
como intermediario al Espíritu encarnado en el médium?  

«El Espíritu del médium es el intérprete, porque está ligado 
al cuerpo que sirve para hablar y es preciso una cadena entre 
vosotros y los Espíritus que se comunican, así como es ne-
cesario un hilo eléctrico para comunicar una noticia a lo 
lejos y al extremo del hilo una persona inteligente que la 
recibe y la transmite». 

7. El Espíritu encarnado en el médium ¿ejerce una influencia 
en las comunicaciones que debe trasmitir y que provienen 
de Espíritus ajenos?  

«Sí, porque si no tiene afinidad con ellos, puede alterar las 
respuestas y asimilarlas a sus propias ideas e inclinaciones, 
pero no influye en los Espíritus mismos, solo es un mal in-
térprete». 

8. ¿Es esta la causa de la preferencia que tienen algunos Espí-
ritus por ciertos médiums?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIX 

 280 

«No hay otra. Los Espíritus buscan al intérprete que mejor 
simpatice con ellos, y que manifieste más exactamente su 
pensamiento. Si entre ellos no hay simpatía, el Espíritu del 
médium es un antagonista que opone cierta resistencia, y 
viene a ser un intérprete de mala voluntad, muchas veces 
infiel. Lo mismo sucede entre vosotros cuando la adverten-
cia de un sabio se transmite por la voz de un atolondrado o 
de un hombre de mala fe». 

9. Se concibe que así suceda con los médiums intuitivos, pero 
no con los mecánicos.  

«No os dais cuenta del papel que desempeñan los médiums. 
Existe una ley aquí que aún no habéis entendido. Recordad 
que, para obtener el movimiento de un cuerpo inerte, el Es-
píritu necesita una porción de fluido animalizado que toma 
el médium para animar momentáneamente la mesa, a fin de 
que esta obedezca a su voluntad. Pues bien, comprended 
también que para una comunicación inteligente el Espíritu 
necesita un intermediario inteligente, y este intermediario es 
el Espíritu del médium». 

—Esto no parece aplicable a las denominadas mesas parlan-
tes, porque cuando objetos inertes —como mesas, tablitas o 
cestas— dan respuestas inteligentes, ¿parece que el Espíritu 
del médium no tiene en ello ninguna parte? 

«Esto es un error. El Espíritu puede dar al cuerpo inerte una 
vida ficticia, momentánea, pero no dotarlo de inteligencia. 
Nunca un cuerpo inerte ha sido inteligente. Es, pues, el Es-
píritu del médium el que recibe el pensamiento sin saberlo y 
lo transmite poco a poco con la ayuda de diversos interme-
diarios». 

10. ¿Parece resultar de estas explicaciones que el Espíritu del 
médium nunca es completamente pasivo?  



PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS COMUNICACIONES ESPÍRITAS 

 281 

«Es pasivo cuando no mezcla sus propias ideas con las del 
Espíritu que se comunica, pues nunca es enteramente nulo. 
Su concurso siempre es necesario como intermediario, in-
cluso en los que vosotros llamáis médiums mecánicos». 

11. ¿No hay más garantía de independencia en el médium me-
cánico que en el médium intuitivo?  

«Sin ninguna duda, y para ciertas comunicaciones es prefe-
rible un médium mecánico. Pero cuando se conocen las 
facultades de un médium intuitivo, esto viene a ser indife-
rente, según las circunstancias. Quiero decir que hay 
comunicaciones que requieren menos precisión». 

12. Entre los diferentes sistemas que se han emitido para expli-
car los fenómenos espíritas, hay uno que consiste en creer 
que la verdadera mediumnidad está en un cuerpo completa-
mente inerte, en la cesta o en la caja de cartón, por ejemplo, 
que sirve de instrumento. Además, sostiene que el Espíritu 
se identifica con ese objeto y no solo le da vida, sino inteli-
gencia. De aquí viene el nombre de médiums inertes dado a 
estos objetos. ¿Qué pensáis de todo esto?  

«Pocas palabras bastan para contestar a esto. Si el Espíritu 
hubiese transmitido la inteligencia a la caja de cartón al 
mismo tiempo que la vida, la caja de cartón escribiría sola 
sin el concurso del médium. Sería muy singular que el hom-
bre inteligente se volviese máquina, y que un objeto inerte 
se volviese inteligente. Este es uno de los numerosos sistemas 
surgidos de una idea preconcebida, y que cae, como tantos 
otros, ante la experiencia y la observación». 

13. El fenómeno bien conocido de las mesas, cestitas, etc., ¿po-
dría apoyar la opinión de que en los cuerpos inertes 
animados hay algo más que la vida, la inteligencia, porque 
expresan por sus movimientos cólera o afecto?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIX 

 282 

«Cuando un hombre agita un palo con cólera, no es el palo 
el que está encolerizado, ni la mano que sostiene el palo, 
sino el pensamiento que dirige la mano. Las mesas y las ces-
titas no son más inteligentes que el bastón. No tienen ningún 
sentimiento inteligente, sino que obedecen a una inteligen-
cia. En una palabra, no es el Espíritu el que se transforma 
en cestita, ni siquiera que fije en ella su domicilio». 

14. Si no es racional atribuir inteligencia a estos objetos, ¿se los 
puede considerar como una variedad de médiums, designán-
dolos con el nombre de médiums inertes?  

«Esta es una cuestión de palabras y poco nos importa, con 
tal que os entendáis. Sois libres para llamar hombre a una 
marioneta». 

15. Los Espíritus solo tienen el lenguaje del pensamiento y no el 
lenguaje articulado, por esto para ellos solo hay un idioma. 
Según esto, ¿podría un Espíritu expresarse por la vía media-
nímica en una lengua que jamás hubiese usado cuando 
vivía? Y en este caso, ¿de dónde obtiene las palabras de las 
cuales se sirve?  

«Acabáis de responder a vuestra pregunta, diciendo que el 
Espíritu tiene un solo lenguaje, que es el del pensamiento. 
Este idioma todos lo comprenden tanto los hombres como 
los Espíritus. El Espíritu errante, al dirigirse al Espíritu en-
carnado del médium, no le habla ni en francés ni en inglés, 
sino en la lengua universal que es la del pensamiento. Para 
traducir sus ideas a un lenguaje articulado, transmisible, ex-
trae sus palabras del vocabulario del médium». 

16. Si así fuese, el Espíritu solo debería poder expresarse en el 
idioma del médium, mientras que se le ve escribir en idiomas 
desconocidos para este último. ¿No hay en esto una contra-
dicción?  



PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS COMUNICACIONES ESPÍRITAS 

 283 

«Observad, primero, que todos los médiums no son igual-
mente apropiados para esta clase de ejercicio, y además que 
los Espíritus solo se prestan a ello accidentalmente, cuando 
juzgan que puede ser útil. Para las comunicaciones habitua-
les y de cierta extensión, prefieren servirse del lenguaje 
familiar al médium, porque les presenta menos dificultades 
materiales que vencer». 

17. La aptitud de ciertos médiums para escribir en una lengua 
que les es extraña, ¿sería acaso resultado de que esta lengua 
les fue familiar en otra existencia y cuya intuición conser-
van?  

«Ciertamente puede suceder de este modo, pero esto no es 
una regla. Con algunos esfuerzos, el Espíritu puede superar 
momentáneamente la resistencia material que encuentra. 
Esto es lo que sucede cuando el médium escribe, en su pro-
pia lengua, palabras que no conoce». 

18. Una persona que no supiese escribir, ¿podría escribir como 
médium?  

«Sí, pero es comprensible que aún hay una gran dificultad 
mecánica que vencer, ya que la mano no tiene la costumbre 
del movimiento necesario para formar las letras. Lo mismo 
sucede con los médiums dibujantes que no saben dibujar». 

19. Un médium muy poco inteligente, ¿podría transmitir comu-
nicaciones de orden elevado?  

«Sí, por la misma razón que un médium puede escribir en 
un idioma que no conoce. La mediumnidad propiamente di-
cha es independiente de la inteligencia, así como de las 
cualidades morales, y a falta de un instrumento mejor, el 
Espíritu puede servirse del que tiene a mano. Sin embargo, 
es muy natural que, para las comunicaciones de cierto nivel, 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIX 

 284 

prefiera al médium que le ofrece menos dificultades mate-
riales. Hay además otra consideración: el idiota muchas 
veces solo es idiota por la imperfección de sus órganos, pero 
su Espíritu puede estar más adelantado de lo que vosotros 
creéis, como tenéis la prueba por ciertas evocaciones de idio-
tas muertos o vivos». 

OBSERVACIÓN. Este es un hecho probado por la experiencia. He-
mos evocado muchas veces a idiotas vivos, que han dado pruebas 
patentes de su identidad, y respondían de un modo sensato e in-
cluso superior. Este estado es un castigo para el Espíritu que sufre 
por las dificultades que encuentra. Un médium idiota puede algu-
nas veces ofrecer al Espíritu que quiere manifestarse más recursos 
de lo que se cree. (Véase La Revista Espírita, de julio de 1860, 
artículo sobre la Frenología y la Fisiognomía). 

20. ¿De dónde proviene la aptitud de ciertos médiums para es-
cribir en verso, a pesar de su ignorancia en materia de 
poesía?  

«La poesía es un lenguaje y, por lo tanto, pueden escribir en 
verso como pueden escribir en un idioma que no conocen. 
Además, pueden haber sido poetas en otra existencia y, 
como se os ha dicho ya, los conocimientos adquiridos nunca 
se pierden para el Espíritu, que debe llegar a la perfección 
en todas las cosas. Entonces, lo que supieron les da, sin que 
lo conozcan, una facilidad que no tienen en su estado ordi-
nario». 

21. ¿Sucede lo mismo con aquellos que tienen una aptitud espe-
cial para el dibujo y la música?  

«Sí. El dibujo y la música son también modos de expresar el 
pensamiento. Los Espíritus se sirven de los instrumentos que 
les ofrecen más facilidad». 



PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS COMUNICACIONES ESPÍRITAS 

 285 

22. La expresión del pensamiento por la poesía, el dibujo o la 
música, ¿depende únicamente de la aptitud especial del mé-
dium o de la del Espíritu que se comunica?  

«Unas veces del médium, y otras, del Espíritu. Los Espíritus 
superiores tienen todas las aptitudes, mientras que los Espí-
ritus inferiores tienen conocimientos limitados». 

23. ¿Por qué el hombre que tiene un talento superior en una 
existencia, no lo manifiesta en la existencia siguiente?  

«No sucede siempre así, porque muchas veces perfecciona 
en una existencia lo que ha empezado en otra. Sin embargo, 
puede suceder que una facultad superior dormite cierto 
tiempo para dejar a otra más libertad para desarrollarse. Es 
un germen latente que encontrará más tarde, y del que siem-
pre quedan algunas señales, o al menos una vaga intuición». 

224. Sin duda, el Espíritu que se comunica comprende todos los idio-
mas, puesto que estos son la expresión del pensamiento, y el 
Espíritu comprende por el pensamiento. Con todo, para manifes-
tar este pensamiento es necesario un instrumento y este 
instrumento es el médium. El alma del médium, que recibe la co-
municación de otro Espíritu, solo puede transmitirla por los 
órganos de su cuerpo. Ahora bien, estos órganos no pueden tener 
para una lengua desconocida la flexibilidad que tienen para la que 
le es familiar. Un médium que solo sepa francés, por ejemplo, po-
drá accidentalmente dar una respuesta en inglés, si al Espíritu le 
place hacerlo. Pero los Espíritus, que encuentran ya el lenguaje 
humano demasiado lento, en comparación con la rapidez del pen-
samiento, puesto que lo abrevian tanto como pueden, se 
impacientan con la resistencia mecánica que experimentan. Por 
esto no lo hacen siempre. Por la misma razón, un médium princi-
piante que escribe lentamente y a duras penas, incluso en su 
propio lenguaje, en general no obtiene más que respuestas breves 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIX 

 286 

y sin desarrollo. Por eso, los Espíritus recomiendan también que 
a través de esos médiums solo se hagan preguntas sencillas. Para 
las de mayor importancia, es preciso un médium formado, porque 
no ofrece ninguna dificultad mecánica al Espíritu. Nosotros no 
escogeríamos, para que nos leyera, a un discípulo que deletrease. 
Un buen obrero no se sirve de malas herramientas.  

Añadamos otra consideración de gran interés por lo que con-
cierne a los idiomas desconocidos. Los ensayos de este género 
siempre se hacen por curiosidad y experimentación. Sin embargo, 
nada es más antipático a los Espíritus que las pruebas a las que se 
les quiere someter. Los Espíritus superiores jamás se prestan a ello 
y se retiran en el momento que se quiere entrar en esta vía. Así 
como se complacen en las cosas útiles y serias, también les re-
pugna ocuparse de cosas tontas y sin objeto. Dirán los incrédulos 
que esto es para convencerlos, y que este fin es útil, puesto que 
puede ganar adeptos para la causa de los Espíritus. A esto los Es-
píritus responden: «Nuestra causa no necesita a los que tienen 
demasiado orgullo para creerse indispensables. Llamamos a los 
que nosotros queremos, y a menudo estos son los más pequeños 
y humildes. ¿Hizo Jesús los milagros que le pedían los escribas? 
¿Y de qué hombres se sirvió para revolucionar el mundo? Si que-
réis convenceros, tenéis otros medios que las proezas. Empezad 
primero por someteros, pues no es apropiado que el discípulo im-
ponga su voluntad al maestro». 

De esto resulta que, salvo algunas excepciones, el médium 
transmite el pensamiento de los Espíritus por los medios mecáni-
cos que tiene a su disposición, y que la expresión de este 
pensamiento puede, e incluso debe, resentirse muchas veces de la 
imperfección de estos medios. Así el hombre inculto, el labriego, 
podrá decir las cosas más hermosas, expresar los pensamientos 
más elevados y filosóficos, pero hablando como un labriego, por-
que, como sabemos, para los Espíritus el pensamiento lo domina 



PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS COMUNICACIONES ESPÍRITAS 

 287 

todo. Esto contesta a la objeción hecha por algunos críticos con 
motivo de la falta de corrección de estilo y de ortografía que se 
puede reprochar a los Espíritus, y que pueden provenir tanto mé-
dium como del Espíritu. Pararse en semejantes cosas es una 
trivialidad. No es menos pueril ocuparse en reproducir estas in-
correcciones con una minuciosa exactitud, como lo hemos visto 
hacer algunas veces. Así pues, pueden corregirse sin ningún escrú-
pulo, cuando no sean un aspecto característico del Espíritu que se 
comunica, en cuyo caso es útil conservarlas como prueba de iden-
tidad. De este modo, por ejemplo, hemos visto a un Espíritu que 
escribía constantemente Jule (sin s) al hablar con su nieto, porque 
cuando vivía lo escribía de este modo, a pesar de que el nieto, que 
le servía de médium, sabía perfectamente escribir su nombre. 

225. La siguiente disertación, dada espontáneamente por un Espíritu 
superior que se ha revelado por las más elevadas comunicaciones, 
resume de la manera más clara y completa la cuestión del papel 
de los médiums. 

«Cualquiera que sea la naturaleza de los médiums escribientes, 
ya sean mecánicos, semimecánicos o simplemente intuitivos, nues-
tros procedimientos de comunicación con ellos no varían 
esencialmente. En efecto, nos comunicamos con los Espíritus encar-
nados, como con los Espíritus propiamente dichos, por la sola 
irradiación de nuestro pensamiento. 

»Nuestros pensamientos no tienen necesidad del ropaje de la 
palabra para que sean comprendidos por los Espíritus, pues todos 
perciben el pensamiento que deseamos comunicarles, con solo diri-
girlo hacia ellos, y esto en virtud de sus facultades intelectuales. Es 
decir, que un pensamiento puede ser comprendido por algunos, se-
gún su adelantamiento, mientras que para otros no es comprensible, 
por no despertarles ningún recuerdo ni conocimiento en el fondo de 
su corazón o de su cerebro. En este caso, el Espíritu encarnado que 
nos sirve de médium es más apropiado para transmitir nuestro pen-
samiento a los otros encarnados, aunque no lo comprenda, que un 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIX 

 288 

Espíritu desencarnado y poco avanzado, si estuviéramos obligados 
a recurrir a él como intermediario. Y esto porque el ser terrestre 
pone su cuerpo como instrumento a nuestra disposición, algo que 
no puede hacer el Espíritu errante. 

»De este modo, cuando encontramos un médium con el cerebro 
bien provisto de conocimientos adquiridos en la vida actual y su 
Espíritu rico en conocimientos anteriores latentes, apropiados para 
facilitar nuestras comunicaciones, nos servimos de este con prefe-
rencia, porque con él nos es mucho más fácil el fenómeno de la 
comunicación que con un médium de inteligencia limitada y cuyos 
conocimientos anteriores no fuesen suficientes. Vamos a ver si po-
demos hacernos comprender por algunas explicaciones claras y 
precisas. 

»Con un médium cuya inteligencia actual o anterior se encuentra 
desarrollada, nuestro pensamiento se comunica instantáneamente de 
Espíritu a Espíritu, por una facultad inherente a la esencia del mismo 
Espíritu. En este caso, encontramos en el cerebro del médium los 
elementos apropiados para dar a nuestro pensamiento la forma de 
la palabra correspondiente a este pensamiento, y esto sucede tanto 
si el médium es intuitivo, como semimecánico o mecánico puro. Por 
esto, cualquiera que sea la diversidad de los Espíritus que se comu-
nican con el médium, los dictados que por este se obtienen, aunque 
procedan de Espíritus diversos, llevan el sello de la forma y del color 
personal de este médium. Aunque el pensamiento le sea del todo 
extraño, aunque el asunto se salga del círculo en el cual se mueve 
habitualmente, o lo que queramos decir no provenga de ningún 
modo de él, no por esto el médium deja de influir menos en la forma, 
por las cualidades y propiedades que son propias de su individuali-
dad. Sucede exactamente como cuando miráis diferentes 
perspectivas con anteojos de diferentes matices, verdes, blancos o 
azules. Aun cuando las paisajes u objetos observados sean del todo 
opuestos e independientes los unos de los otros, no por esto dejarán 
de adoptar siempre una tonalidad que proviene del color de los an-
teojos. Mejor aún, comparemos a los médiums con esos frascos 
llenos de líquidos de colores transparentes que se ven en los estantes 



PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS COMUNICACIONES ESPÍRITAS 

 289 

de las farmacias. Pues bien, nosotros somos como luces que ilumi-
namos ciertas perspectivas morales, filosóficas e internas, a través 
de médiums azules, verdes o encarnados, de tal modo que nuestros 
rayos luminosos, obligados a pasar a través de los cristales más o 
menos bien tallados, y transparentes, es decir por los médiums más 
o menos inteligentes, solo llegan a los objetos que queremos ilumi-
nar adoptando el tinte o, mejor dicho, la forma propia y particular 
de estos médiums. En fin, para terminar con una última compara-
ción, nosotros, los Espíritus, somos como compositores de música 
que hemos compuesto o queremos improvisar una melodía, y no 
tenemos a mano más que un piano, un violín, una flauta, un fagot 
o un silbato de dos céntimos. Es indiscutible que, con el piano, la 
flauta o el violín, interpretaremos nuestra pieza de una manera muy 
comprensible para nuestros oyentes. Aunque los sonidos que pro-
vienen del piano, del fagot o del clarinete sean esencialmente 
diferentes entre sí, nuestra composición será exactamente la misma, 
salvo por los matices del sonido. Pero si solo tenemos a nuestra dis-
posición un silbato barato o un embudo de desagüe, ahí está nuestra 
dificultad. 

»En efecto, cuando nos vemos obligados a servirnos de médiums 
poco avanzados, nuestro trabajo es más largo y mucho más penoso, 
porque nos vemos obligados a recurrir a formas incompletas, lo que 
para nosotros es una complicación. Entonces nos vemos forzados a 
descomponer nuestros pensamientos y comunicarlos palabra por 
palabra y letra por letra, lo cual es enojoso y fatigante para noso-
tros, además de una traba real para la prontitud y desarrollo de 
nuestras manifestaciones. 

»Por esto estamos felices cuando encontramos médiums apro-
piados, bien equipados, dotados de materiales preparados para 
funcionar, buenos instrumentos, en una palabra, porque entonces 
nuestro periespíritu, al actuar sobre el periespíritu de aquel a quien 
medianimizamos, no tiene más que dar impulso a la mano que nos 
sirve de portaplumas o de lapicero. En cambio, con los médiums 
que carecen de tales cualidades, estamos obligados a hacer un tra-
bajo análogo al que hacemos cuando nos comunicamos por golpes, 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIX 

 290 

es decir, designando letra por letra y palabra por palabra, cada una 
de las frases que forman la traducción de los pensamientos que que-
remos comunicar. 

»Por estas razones nos dirigimos con preferencia a las clases 
ilustradas e instruidas para la divulgación del espiritismo y el desa-
rrollo de las facultades medianímicas escribientes,21 aunque entre 
estas clases se encuentren los individuos más incrédulos, rebeldes e 
inmorales. Así como dejamos hoy a los Espíritus burlones y poco 
avanzados el ejercicio de las comunicaciones tangibles de golpes y 
aportes, de la misma manera los hombres poco serios entre vosotros 
prefieren los fenómenos que impactan sus ojos y sus oídos, a los 
fenómenos puramente espirituales, puramente psicológicos. 

»Cuando queremos comunicar dictados espontáneos, obramos 
sobre el cerebro, sobre el archivo del médium y reunimos nuestros 
materiales con los elementos que nos proporciona y siempre sin que 
él lo sepa, como si tomásemos de su bolsillo las monedas que pu-
diera contener y las colocáramos siguiendo el orden que nos pare-
ciera más útil. 

»Pero cuando el médium quiere interrogarnos por sí mismo de 
una manera particular, es bueno que reflexione formalmente a fin 
de que pueda preguntarnos de un modo metódico, facilitándonos 
así nuestro trabajo de contestación. Porque, como ya se os ha dicho 
en una instrucción precedente, vuestro cerebro a veces se encuentra 
en un desorden confuso, y nos es muy penoso y difícil movernos en 
el laberinto de vuestros pensamientos. Cuando las preguntas deben 
hacerse por otra persona, es bueno y útil que la serie de cuestiones 
sea comunicada anticipadamente al médium, para que este se iden-
tifique con el Espíritu del evocador, y se impregne de ellas por 
decirlo así. Entonces nosotros tenemos mucha más facilidad para 

 
21 En francés facultés médianimiques scriptives. El neologismo scriptif -ve, creado por 

el Espíritu Erasto para expresar «relativo a la escritura», también puede traducirse por los 
adjetivos escriturario o escritural. Optamos por mantener el vocablo escribiente empleado 
por Colavida, por ser exacto para expresar la facultad del médium escribiente o psicógrafo. 
(Nota de L.G.) 



PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS COMUNICACIONES ESPÍRITAS 

 291 

responder, por la afinidad que existe entre nuestro periespíritu y el 
del médium que nos sirve de intérprete. 

»Ciertamente, podemos hablar de matemáticas por la media-
ción de un médium que parezca no entenderlas; pero a veces el 
Espíritu de este médium posee este conocimiento en estado latente, 
es decir, propio del ser fluídico y no del ser encarnado, porque su 
cuerpo actual es un instrumento rebelde o contrario a este conoci-
miento. Lo mismo sucede con la astronomía, la poesía, la medicina 
y diversos idiomas, así como con todos los otros conocimientos par-
ticulares de la especie humana. Por último, tenemos además el 
medio trabajoso de la elaboración que se emplea con los médiums 
completamente ajenos al tema que se trata, reuniendo las letras y 
las palabras, como en tipografía. 

»Como hemos dicho ya, los Espíritus no tienen necesidad de re-
vestir su pensamiento con palabras. Perciben y comunican los 
pensamientos por el solo hecho de que existen en ellos. Los seres 
corporales, por el contrario, solo pueden percibir el pensamiento 
revestido. Mientras que la letra, la palabra, el sustantivo, el verbo, 
la frase, en suma, os son necesarios para percibir, aunque sea men-
talmente, para nosotros los Espíritus ninguna forma visible o 
tangible es necesaria».  

ERASTO Y TIMOTEO22 
 

OBSERVACIÓN. Este análisis de la participación de los médiums y de 
los procedimientos merced a los cuales se comunican los Espíritus es tan 
claro como lógico. De él se desprende el principio de que el Espíritu 
extrae, no sus ideas, sino los materiales necesarios para expresarlas del 
cerebro del médium y que cuanto más rico sea ese cerebro en materiales, 
más fácil será la comunicación. Cuando el Espíritu se expresa en un 
lenguaje que es familiar al médium, encuentra en él las palabras com-
pletamente formadas para revestir la idea. En cambio, si es en un 

 
22 Hacemos notar que esta disertación va firmada por dos nombres, Erasto y Timoteo, 

aunque tanto en el subtítulo del capítulo como en el inicio de § 225 se dice que se trata de 
la disertación de un espíritu superior. Podría tratarse del mismo espíritu que empleó los nom-
bres de dos de sus existencias corporales. (N. de L.G.) 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XIX 

 292 

lenguaje que le es extraño, no encuentra las palabras, sino solo y sim-
plemente las letras. Por esto el Espíritu está obligado a dictar, por 
decirlo así, letra por letra, de la misma manera que si nosotros quisié-
ramos hacer escribir en alemán al que no sabe ni una palabra de este 
idioma. Si el médium no sabe leer ni escribir, ni siquiera posee las letras, 
entonces es preciso guiar su mano como a un niño en la escuela y aquí 
hay una dificultad aún mayor que vencer. Estos fenómenos son, pues, 
posibles, y se tienen numerosos ejemplos. Sin embargo, se comprende 
que este modo de proceder está poco acorde con la extensión y la rapi-
dez de las comunicaciones, y que los Espíritus deben preferir los 
instrumentos más fáciles, o como ellos dicen, los médiums bien prepa-
rados, desde su punto de vista. 

Si los que solicitan estos fenómenos como medio de convicción hu-
biesen estudiado con anticipación la teoría, sabrían en qué condiciones 
excepcionales se producen.



 

 

CAPÍTULO XX 

INFLUENCIA MORAL DEL MÉDIUM 

CUESTIONES DIVERSAS. DISERTACIONES DE UN 

ESPÍRITU SOBRE LA INFLUENCIA MORAL 

226. 1. El desarrollo de la mediumnidad ¿se debe al desarrollo mo-
ral del médium?  

«No. La facultad propiamente dicha depende del orga-
nismo; es independiente de la moral. No sucede lo mismo 
con el uso que se haga de ella, que puede ser más o menos 
bueno, según las cualidades del médium». 

2. Se ha dicho siempre que la mediumnidad es un don de Dios, 
una gracia, un favor. ¿Por qué, entonces, no es un privilegio 
de los hombres de bien? ¿Por qué vemos a personas indignas 
que están dotadas de ella en el más alto grado, y hacen un 
mal uso? 

«Todas las facultades son favores por los que debe darse 
gracias a Dios, puesto que hay hombres que están privados 
de ellas. Podríais también preguntar por qué Dios concede 
buena vista a los malhechores, destreza a los tramposos y 
elocuencia a los que se sirven de ella para decir cosas malas. 
Lo mismo sucede con la mediumnidad. Están dotadas de ella 
personas indignas, porque tienen necesidad de esta facultad 
más que otros para mejorarse. ¿Acaso pensáis que Dios 
rehúsa al culpable los medios de salvación? Los multiplica a 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XX 

 294 

su paso y se los pone en las manos. A ellos corresponde 
aprovecharlos. ¿Judas, el traidor, no hizo milagros y sanó 
enfermos como apóstol? Dios permitió que tuviese este don, 
para que su traición fuese más odiosa». 

3. Los médiums que hacen mal uso de su facultad, que no se 
sirven de ella con las miras del bien o que no la aprovechan 
para su instrucción, ¿sufrirán las consecuencias?  

«Si hacen mal uso de esta facultad serán doblemente casti-
gados, porque disponen de un medio más para ilustrarse y 
no lo aprovechan. El que ve claro y tropieza es más vitupe-
rable que el ciego que cae en el hoyo». 

4. Hay médiums a quienes se les dan comunicaciones espontá-
neas y casi de forma constante, sobre un mismo motivo, por 
ejemplo, sobre ciertas cuestiones morales o sobre ciertos de-
terminados defectos. ¿Tiene esto un objeto?  

«Sí, y este objeto es iluminarlos sobre un punto muchas ve-
ces repetido, o para corregirlos de ciertos defectos. Por esto 
a unos les hablarán incesantemente del orgullo, a otros de la 
caridad. Solo la insistencia puede al fin abrirles los ojos. No 
hay médium alguno que haga mal uso de su facultad por 
ambición o interés, o que la comprometa por un defecto ca-
pital, como el orgullo, el egoísmo, la ligereza, etc., que no 
reciba de tiempo en tiempo algunas amonestaciones de parte 
de los Espíritus. Lo malo es que la mayor parte de las veces 
no las toman para sí». 

OBSERVACIÓN. Los Espíritus usan muchas veces la prudencia en 
sus lecciones, las dan de un modo indirecto para dejar el mérito 
al que sabe aplicarlas y sacar provecho. Pero la ceguera y el orgu-
llo son tales entre ciertas personas, que no se reconocen en el 
cuadro que se les pone delante de los ojos. Más aún, si el Espíritu 
les da a entender que se dirige a ellas, se enfadan y tratan al 



INFLUENCIA MORAL DEL MÉDIUM 

 295 

Espíritu de mentiroso o bromista de mal gusto. Esto solo prueba 
que el Espíritu tiene razón. 

5. En las lecciones que se dictan al médium de manera general 
y sin aplicación personal, ¿no actúa este como un instru-
mento pasivo para servir a la instrucción de otros?  

«Muchas veces estos avisos y consejos no se dictan para él 
personalmente, sino para otros a los cuales no podemos di-
rigirnos más que por la intervención de este médium, pero 
él también debe tomar su parte si no le ciega el amor pro-
pio».  

«No creáis que la facultad medianímica se haya dado para 
corregir solo a una o dos personas. No. El fin es más grande: 
se trata de la humanidad. Un médium es un instrumento 
muy poco importante, como individuo. Por esto, cuando da-
mos instrucciones que deben aprovechar a la generalidad de 
las personas, nos servimos de aquellos que poseen las facul-
tades necesarias. Pero estad seguros de que llegará un 
tiempo en que los buenos médiums serán tan comunes, que 
los buenos Espíritus no necesitarán servirse de malos instru-
mentos». 

6. Puesto que las cualidades morales del médium alejan a los 
Espíritus imperfectos, ¿cómo se explica que un médium do-
tado de buenas cualidades transmita contestaciones falsas o 
groseras?  

«¿Conoces tú todos los pliegues de su alma? Por lo demás, 
sin ser vicioso puede ser ligero y frívolo, y algunas veces 
tiene necesidad de una lección a fin de que esté preparado». 

7. ¿Por qué permiten los Espíritus superiores que personas do-
tadas de gran poder como médiums, y que podrían hacer 
mucho bien, sean instrumentos del error?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XX 

 296 

«Ellos procuran influirles, pero cuando estas personas se de-
jan arrastrar por el mal camino, los dejan ir. Por esto se 
sirven de tales médiums con repugnancia, porque la verdad 
no puede ser interpretada por la mentira». 

8. ¿Es absolutamente imposible obtener buenas comunicacio-
nes con un médium imperfecto?  

«Un médium imperfecto puede algunas veces obtener cosas 
buenas, porque si tiene una facultad provechosa, los Espíri-
tus buenos pueden servirse de él a falta de otro en una 
circunstancia particular. Pero esto sucede solo momentánea-
mente, porque desde el momento que encuentran otro que 
les conviene mejor, le dan preferencia». 

OBSERVACIÓN. Se debe notar que cuando los buenos Espíritus 
consideran que un médium deja de estar bien asistido, y por sus 
imperfecciones viene a ser presa de los Espíritus mentirosos, pro-
vocan casi siempre circunstancias que descubren sus faltas, y los 
separan de las personas serias y bien intencionadas, de cuya buena 
fe podría abusar. En este caso, sean cuales sean sus facultades no 
son de envidiar. 

9. ¿Cuál es el médium que podríamos llamar perfecto?  

«¡Perfecto! ¡Ah! Sabéis que la perfección no está en la Tie-
rra, de otro modo no estaríais en ella. Decid, pues, médium 
bueno, y esto será ya mucho, porque son raros. El médium 
perfecto sería aquel a quien los malos Espíritus no se hubie-
ran atrevido jamás a hacer una tentativa para engañarle. El 
mejor es aquel que, simpatizando solo con buenos Espíritus, 
ha sido engañado menos veces». 

10. Si no simpatiza más que con buenos Espíritus, ¿cómo pue-
den estos permitir que sea engañado?  



INFLUENCIA MORAL DEL MÉDIUM 

 297 

«Los buenos Espíritus lo permiten algunas veces con los me-
jores médiums para ejercitar su juicio, y enseñarles a 
discernir lo verdadero de lo falso. Y además que, por bueno 
que sea un médium, nunca es tan perfecto que no pueda dar 
lugar a ser atacado por algún flanco débil. Esto debe servirle 
de lección. Las falsas comunicaciones que recibe de vez en 
cuando son advertencias para que no se crea infalible y no 
se enorgullezca, porque el médium que obtiene las cosas más 
notables no puede envanecerse por ello, pues le sucede como 
al organillero que produce muy hermosas melodías dando 
vueltas al manubrio de su instrumento». 

11. ¿Cuáles son las condiciones necesarias para que la palabra 
de los Espíritus superiores nos llegue pura de toda altera-
ción?  

«Querer el bien, desterrar el egoísmo y el orgullo. Las dos 
cosas son necesarias». 

12. Si la palabra de los Espíritus superiores solo nos llega pura 
en condiciones difíciles de encontrar, ¿no es esto un obs-
táculo para la propagación de la verdad?  

«No, porque la luz llega siempre para aquel que quiere reci-
birla. El que quiere esclarecerse debe huir de las tinieblas, y 
las tinieblas están en la impureza del corazón. 

»Los Espíritus que consideráis como la personificación del 
bien no se presentan fácilmente al llamamiento de aquellos 
cuyo corazón está manchado por el orgullo, la ambición y 
la falta de caridad. 

»Así pues, los que quieran esclarecerse, que se despojen de 
toda vanidad humana y humillen su razón ante el poder in-
finito del Creador. Esta será la mejor prueba de su 
sinceridad, y esta condición todos pueden cumplirla». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XX 

 298 

227. Si desde el punto de vista de la ejecución el médium solo es un 
instrumento, con relación a la moral ejerce una gran influencia. 
Dado que, para comunicarse, el Espíritu externo se identifica con 
el Espíritu del médium, esta identificación no puede tener lugar 
sino cuando entre los dos hay simpatía, y se puede decirse así, 
afinidad. El alma ejerce sobre el Espíritu externo una especie de 
atracción o de repulsión según el grado de su semejanza o dife-
rencia. Ahora bien, los buenos sienten afinidad por los buenos y 
los malos por los malos, de donde se deduce que las cualidades 
morales del médium tienen una influencia capital sobre la natura-
leza de los Espíritus que se comunican por su intermedio. Si el 
médium es vicioso, los Espíritus inferiores vienen a agruparse a su 
alrededor y están siempre preparados para tomar el puesto de los 
Espíritus buenos a quienes se ha llamado. Las cualidades que 
atraen con preferencia a los buenos Espíritus son: la bondad, la 
benevolencia, la sencillez de corazón, el amor al prójimo y el des-
prendimiento de las cosas materiales. Los defectos que los alejan 
son: el orgullo, el egoísmo, la envidia, los celos, el odio, la ambi-
ción, la sensualidad y todas las pasiones por las cuales el hombre 
se apega a la materia. 

228. Todas las imperfecciones morales son otras tantas puertas abier-
tas que dan entrada a los malos Espíritu. Pero la que estos 
explotan con más habilidad es el orgullo, porque es la que menos 
deja conocerse a sí mismo. El orgullo ha perdido a muchos mé-
diums dotados de las más bellas facultades, y que, sin esta 
imperfección, hubieran podido convertirse en sujetos notables y 
muy útiles. En cambio, convertidos en presa de Espíritus menti-
rosos, sus facultades se pervirtieron en primer lugar, se 
aniquilaron después, y más de uno se vio humillado por las más 
amargas decepciones. 

El orgullo se traduce en los médiums por señales inequívocas 
sobre las cuales es tanto más necesario llamar la atención cuanto 



INFLUENCIA MORAL DEL MÉDIUM 

 299 

que es una de las deficiencias que más desconfianza deben inspirar 
sobre la veracidad de sus comunicaciones. En primer lugar, tienen 
una confianza ciega en la superioridad de estas mismas comuni-
caciones y en la infalibilidad del Espíritu que las da. De aquí 
dimana cierto desdén por todo lo que no viene de ellos porque se 
creen en posesión del privilegio de la verdad. El prestigio de los 
grandes nombres con los cuales se adornan los Espíritus para jus-
tificar que los protegen, los deslumbra, y como su amor propio 
sufriría confesando que han sido engañados, rechazan toda clase 
de consejos, incluso los evitan, alejándose de sus amigos y de cual-
quiera que pudiese abrirles los ojos. Si son condescendientes en 
escucharlos, no hacen caso de sus avisos, porque dudar de la su-
perioridad de su Espíritu casi es una profanación. Se ofenden por 
la menor contradicción, por una simple observación crítica, y al-
gunas veces llegan hasta aborrecer a las mismas personas que les 
han hecho favores. Merced a este aislamiento provocado por los 
Espíritus que no quieren tener contradictores, estos tienen el 
campo libre para mantenerlos en sus ilusiones, de este modo les 
hacen aceptar fácilmente los más grandes absurdos por cosas su-
blimes. Así pues, confianza absoluta en la superioridad de lo que 
obtienen, desprecio de aquello que no viene de ellos, importancia 
irreflexiva dada a los grandes nombres, no admitir consejos, to-
mar a mal toda crítica, alejamiento de los que pueden darles 
avisos desinteresados, creencia en su habilidad a pesar de su falta 
de experiencia: tales son los caracteres de los médiums orgullosos. 

Es necesario convenir también que el orgullo a menudo es 
estimulado en el médium por aquellos que le rodean. Si tiene fa-
cultades relevantes, es buscado y elogiado. Se cree indispensable 
y muy pronto adopta aires de suficiencia y desdén cuando presta 
su ayuda. Más de una vez hemos tenido que lamentar haber elo-
giado a ciertos médiums con el fin de animarlos. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XX 

 300 

229. Al lado de esto, presentemos el cuadro del médium verdadera-
mente bueno, aquel en quien se puede tener confianza. 
Supongamos, en primer lugar, una facilidad de ejecución lo bas-
tante grande que permita a los Espíritus comunicarse libremente 
y sin inconvenientes por ninguna dificultad material. Obtenido 
esto, lo que más importa tener en cuenta es la naturaleza de los 
Espíritus que habitualmente lo asisten, y para esto, no es al nom-
bre al que se debe atender sino al lenguaje. Jamás debe perder de 
vista que las simpatías que se gane entre los Espíritus buenos es-
tarán en relación con lo que haga para alejar a los malos. 
Persuadido de que su facultad es un don que le ha sido concedido 
para el bien, no se aprovecha de él ni se atribuye por ello ningún 
mérito. Acepta las comunicaciones buenas que se le dan como una 
gracia de la que debe esforzarse por hacerse digno mediante su 
bondad, su benevolencia y su modestia. El primero, el médium 
orgulloso, se enorgullece de sus relaciones con los Espíritus supe-
rior. Este, el buen médium, se humilla, porque nunca se cree 
merecedor de este favor. 

230. Con este fin se nos ha dado la siguiente instrucción por un Espíritu 
del que ya hemos transcrito algunas comunicaciones: 

«Ya lo hemos dicho: los médiums, en su calidad de tales, solo 
tienen una influencia secundaria en las comunicaciones de los Es-
píritus. Sus funciones son las de una máquina eléctrica que 
transmite despachos telegráficos de un punto distante a otro de la 
Tierra. De este modo, cuando queremos dictar una comunicación, 
obramos sobre el médium como el telegrafista sobre su aparato. Es 
decir, de la misma manera que el tac-tac del telégrafo dibuja a mi-
llares de leguas, sobre una tira de papel, los signos que reproducen 
el despacho, nosotros también comunicamos, a través de distancias 
inconmensurables que separan el mundo visible del mundo invisi-
ble, el mundo inmaterial del mundo encarnado, lo que nosotros 
queremos enseñaros por medio del aparato medianímico. Pero 
también, así como las influencias atmosféricas obran y turban a 



INFLUENCIA MORAL DEL MÉDIUM 

 301 

menudo la trasmisión del telégrafo eléctrico, la influencia moral 
del médium obra y perturba a menudo la transmisión de nuestros 
despachos de ultratumba, porque nos vemos obligados a hacerlos 
pasar por un medio que les es contrario. Sin embargo, esta influen-
cia se anula muchas veces por nuestra energía y nuestra voluntad, 
sin que se manifieste ningún acto perturbador. En efecto, dictados 
de alto calado filosófico, comunicaciones de una perfecta morali-
dad, son transmitidas algunas veces por médiums poco a propósito 
para estas enseñanzas superiores, mientras que, por otra parte, se 
transmiten algunas veces comunicaciones poco edificantes a través 
de médiums que se avergüenzan de haberles servido de conductor. 

»Como tesis general, se puede afirmar que los Espíritus lla-
man a sus semejantes y que rara vez los Espíritus de pléyades 
elevadas se comunican por medio de malos aparatos conductores, 
si tienen a mano buenos instrumentos medianímicos, en una pala-
bra, buenos médiums. 

»Los médiums ligeros y poco formales atraen, pues, a los Es-
píritus de la misma naturaleza. Por esto sus comunicaciones están 
llenas de banalidades, de frivolidades, de ideas sin orden y a me-
nudo muy heterodoxas, espíritamente hablando. Ciertamente que 
pueden decir y dicen algunas veces cosas buenas; pero en este caso, 
sobre todo, es necesario practicar un examen severo y escrupuloso, 
porque, entre estas cosas buenas, ciertos espíritus hipócritas insi-
núan con habilidad y con una perfidia calculada, hechos 
calumniosos y aserciones mentirosas, con el fin de engañar la 
buena fe de sus oyentes. Entonces, se debe quitar sin consideración 
toda palabra, toda frase equívoca, y no conservar del dictado más 
que lo que la lógica acepta, o lo que la doctrina ha enseñado ya. 
Las comunicaciones de esta naturaleza solo son temibles para los 
espíritas aislados y para los grupos recientes o poco instruidos, 
porque, en las reuniones donde los adeptos están más adelantados 
o han adquirido experiencia, aunque el grajo se adorne con las plu-
mas del pavo real, es siempre irremisiblemente despedido. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XX 

 302 

»No hablaré de los médiums que se complacen en solicitar y 
escuchar comunicaciones obscenas. Dejemos que se complazcan en 
compañía de los Espíritus cínicos. Por lo demás, las comunicacio-
nes de este orden se procuran por sí mismas la soledad y el 
aislamiento. En todo caso, solo podrían despertar el desdén y el 
disgusto entre los miembros de los grupos filosóficos y formales. 
Sin embargo, donde se siente realmente la influencia moral del mé-
dium, es cuando este sustituye con sus ideas personales las que los 
Espíritus se esfuerzan en sugerirle, así como igualmente cuando 
toma de su imaginación teorías fantásticas que de buena fe cree 
son producto de una buena comunicación intuitiva. En tal caso, 
puede entonces hacerse la apuesta de mil contra uno que esto solo 
es el reflejo del Espíritu personal del médium. Y sucede también el 
hecho curioso de que la mano del médium se mueve algunas veces 
casi mecánicamente impulsada por un Espíritu secundario y bur-
lón. Contra esta piedra de toque vienen a estrellarse las 
imaginaciones ardientes, porque, arrastrados por el ardor de sus 
propias ideas y por el oropel de sus conocimientos literarios, los 
médiums ignoran el modesto dictado de un Espíritu prudente y, 
como quien abandona la presa por perseguir su sombra, lo susti-
tuyen por una paráfrasis pomposa. En este terrible escollo vienen 
igualmente a estrellarse las personalidades ambiciosas que, en de-
fecto de las comunicaciones que los Espíritus buenos les rehúsan, 
presentan sus propias obras como obra de los mismos Espíritus. 
Aquí tenéis por qué es preciso que los dirigentes de los grupos es-
píritas estén dotados de un tacto exquisito y de una rara sagacidad, 
para discernir las comunicaciones auténticas de aquellas que no lo 
son, y para no herir a quienes que se engañan a sí mismos. 

»Uno de vuestros antiguos proverbios dice: «En la duda, abs-
tente». No admitáis, pues, más que aquello que tenga para 
vosotros una evidencia cierta. Cuando se presente una opinión 
nueva, por poco dudosa que os parezca, pasadla por el tamiz de la 
razón y de la lógica, y lo que la razón y el buen sentido reprueben, 
rechazadlo con vigor. Más vale rechazar diez verdades que admitir 
una sola mentira, una sola teoría falsa. En efecto, sobre esta teoría 



INFLUENCIA MORAL DEL MÉDIUM 

 303 

podríais edificar todo un sistema que se derrumbaría al primer so-
plo de la verdad, como un monumento construido sobre la arena 
movediza, mientras que, si hoy rechazáis ciertas verdades porque 
no se os demuestran lógica y claramente, muy pronto un hecho 
brusco o una demostración irrefutable vendrá a confirmarnos su 
autenticidad. 

»Sin embargo, acordaos, ¡oh, espíritas! que para Dios y los 
buenos Espíritus no hay nada imposible, sino la injusticia y la 
iniquidad. 

»El espiritismo está bastante esparcido ahora entre los hom-
bres, y ha moralizado suficientemente a los adeptos sinceros de su 
santa doctrina, para que los Espíritus se vean precisados a emplear 
malos instrumentos, médiums imperfectos. Si, por tanto, un mé-
dium cualquiera da un legítimo motivo de sospecha, por su 
conducta o por sus costumbres, por su orgullo, por su falta de 
amor y de caridad, rechazad, rechazad sus comunicaciones, porque 
hay una serpiente oculta en las matas. Aquí tenéis mi conclusión 
sobre la influencia moral de los médiums».  

ERASTO 





 

 

CAPÍTULO XXI 

INFLUENCIA DEL ENTORNO 

231. 1. El entorno en el que se encuentra el médium, ¿ejerce alguna 
influencia sobre las manifestaciones?  

«Todos los Espíritus que rodean al médium le ayudan, 
tanto para el bien como para el mal». 

2. Los Espíritus superiores ¿pueden vencer la mala voluntad 
del Espíritu encarnado que les sirve de intérprete y de los 
que lo rodean?  

«Sí, cuando lo juzgan útil y según la intención de la persona 
que se dirige a ellos. Ya lo hemos dicho: los Espíritus más 
elevados pueden algunas veces comunicarse por un favor 
especial, a pesar de la imperfección del médium y del en-
torno, pero entonces estos permanecen allí como extraños». 

3. Los Espíritus superiores ¿procuran conducir las reuniones 
triviales hacia ideas más serias?  

«Los Espíritus superiores no van a las reuniones en las que 
saben que su presencia es inútil. A los entornos poco ins-
truidos, pero en los que hay sinceridad, vamos con gusto 
aun cuando no encontremos más que medianos instrumen-
tos. Sin embargo, a los entornos instruidos donde domina 
la ironía, no vamos. Allí, es necesario hablar a los ojos y a 
los oídos y esto corresponde a los Espíritus golpeadores y 
burlones. Es bueno que las gentes engreídas por su ciencia 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXII 

 306 

sean humilladas por los Espíritus menos sabios y avanza-
dos». 

4. En las reuniones serias, ¿está prohibida la entrada a los Es-
píritus inferiores?  

«No, algunas veces permanecen en ellas para aprovecharse 
de las enseñanzas que allí se dan, pero se callan como ato-
londrados en una asamblea de sabios». 

232. Sería un error creer que es preciso ser médium para atraer a los 
seres del mundo invisible. El espacio está poblado de ellos. Los 
tenemos siempre alrededor nuestro, a nuestro lado, nos ven, nos 
observan, se mezclan en nuestras reuniones y nos siguen o huyen 
de nosotros, según que los atraigamos o los repelamos. La facul-
tad medianímica nada tiene que ver con esto, solo es un medio de 
comunicación. Según lo que hemos visto sobre la causa de simpa-
tía o de antipatía de los Espíritus, se comprenderá perfectamente 
que debemos estar rodeados de aquellos que tienen afinidad con 
nuestro propio Espíritu, ya sea elevado o degradado. Considere-
mos ahora el estado moral de nuestro globo y se comprenderá 
cuál es la índole de los Espíritus que deben dominar entre los Es-
píritus errantes. Si dirigimos una mirada sobre cada pueblo en 
particular, podremos juzgar por el carácter dominante de sus ha-
bitantes, por sus preocupaciones y sentimientos más o menos 
morales y humanitarios, los órdenes de Espíritus que en ellos se 
dan cita. 

Partiendo de este principio, supongamos una reunión de 
hombres superficiales, inconsecuentes y ocupados en sus placeres. 
¿Cuáles serán los Espíritus que se encontrarán allí con preferen-
cia? Seguramente no serán Espíritus superiores, de la misma 
manera que nuestros sabios y filósofos no irían a pasar allí el 
tiempo. Así pues, siempre que los hombres se reúnen, llevan con-
sigo una asamblea oculta que simpatiza con sus cualidades o 



INFLUENCIA DEL ENTORNO 

 307 

defectos, y esto prescindiendo de cualquier pensamiento de evo-
cación. Admitamos ahora que tengan la posibilidad de hablar con 
los seres del mundo invisible por medio de un intérprete, es decir, 
por un médium. ¿Qué Espíritus son los que responderán a su lla-
mamiento? Evidentemente los que están allí, preparados, y que 
esperan una ocasión para comunicarse. Si en una reunión frívola 
se llama a un Espíritu superior, podrá venir, e incluso hacer oír 
algunas palabras razonables, como un buen pastor va entre su 
rebaño descarriado. Pero en el momento que no es comprendido 
ni escuchado, se retira, como haríais vosotros mismos en su lugar, 
y entonces los otros Espíritus tienen el paso franco. 

233. No siempre basta con que una asamblea sea formal para obtener 
comunicaciones de un orden elevado. Hay personas que nunca se 
ríen, pero que su corazón no es más puro por esto. Ahora bien, la 
pureza del corazón es lo que atrae sobre todo a los buenos Espí-
ritus. Ninguna condición moral excluye las comunicaciones 
espíritas, pero si se está en malas condiciones, se hablará con Es-
píritus semejantes, que no dejan de engañarnos y a menudo 
alimentan nuestros prejuicios.  

Con esto se ve la enorme influencia del entorno sobre la na-
turaleza de las manifestaciones inteligentes. Sin embargo, esta 
influencia no se ejerce como han pretendido algunas personas, 
cuando aún no se conocía el mundo de los Espíritus como se co-
noce hoy, y antes que experimentos más concluyentes hayan 
venido a salvar las dudas. Cuando las comunicaciones concuer-
dan con la opinión de los asistentes, no es porque esta opinión se 
refleje en el Espíritu del médium como en un espejo, sino porque 
tenéis entre vosotros Espíritus que os son simpáticos tanto para el 
bien como para el mal y que abundan en vuestras ideas. Y lo que 
lo prueba es que, si tenéis la fuerza de atraer a otros Espíritus 
distintos de aquellos que os rodean, este mismo médium os ha-
blará un lenguaje enteramente diferente, y os dirá cosas muy 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXII 

 308 

alejadas de vuestro pensamiento y de vuestras convicciones. En 
resumen, las condiciones del entorno serán tanto mejores cuanto 
haya más homogeneidad para el bien, más sentimientos puros y 
elevados, y más deseo sincero de instruirse sin ninguna segunda 
intención. 

 



 

 

CAPÍTULO XXII 

MEDIANIMIDAD EN LOS 
ANIMALES 

234. ¿Pueden los animales ser médiums? Muchas veces se ha hecho esta 
pregunta y ciertos hechos parecerían responder afirmativamente. 
Lo que ha podido dar crédito a esta opinión, sobre todo, son los 
notables signos de inteligencia de algunos pájaros adiestrados, 
que parece que adivinan el pensamiento y extraen de una baraja 
de cartas las que pueden contener la respuesta exacta a una pre-
gunta dada. Hemos observado estas experiencias con un cuidado 
muy especial, y lo que más hemos admirado es el arte que ha sido 
preciso desplegar para instruirlos. Sin duda no se les puede negar 
cierta dosis de inteligencia relativa, pero sería preciso convenir 
que, en esta circunstancia, su perspicacia superaría con mucho a 
la del hombre, porque no hay nadie que pueda vanagloriarse de 
hacer lo que ellos hacen. Hasta sería preciso, en ciertos experi-
mentos, suponerles un don de doble vista superior a la de los 
sonámbulos más clarividentes. En efecto, se sabe que la lucidez es 
esencialmente variable y que está sujeta a frecuentes intermiten-
cias, mientras que en los pájaros sería permanente y funcionaría 
en el momento oportuno con una regularidad y precisión que no 
se ve en ningún sonámbulo. En suma, nunca les fallaría. La mayor 
parte de las experiencias que hemos visto son de la misma natu-
raleza que las que hacen los prestidigitadores y no pueden 
dejarnos duda alguna sobre el empleo de alguno de sus métodos, 
particularmente el de las cartas marcadas. El arte de la 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXII 

 310 

prestidigitación consiste en disimular estos métodos, sin lo cual el 
efecto no tendría ningún atractivo. El fenómeno aun reducido a 
esta proporción no es menos interesante, siendo de admirar tanto 
el talento del instructor como la inteligencia del discípulo, porque 
la dificultad que hay que vencer es mucho mayor si el pájaro no 
obrara sino en virtud de sus propias facultades. Ahora bien, lograr 
que el pájaro haga cosas que superan los límites de lo posible para 
la inteligencia humana es probar, por esto solo, el empleo de un 
procedimiento secreto. Por lo demás, es un hecho constante que 
esos pájaros solo llegan a ese grado de habilidad al cabo de cierto 
tiempo y con la ayuda de cuidados particulares y perseverantes, 
lo que no sería necesario si solo bastara su inteligencia. No es más 
extraordinario adiestrarlos para escoger cartas que acostumbrar-
los a repetir melodías o palabras. 

Lo mismo ha sucedido cuando la prestidigitación ha querido 
imitar la doble vista. Se obligaba al sujeto a esforzarse demasiado 
para que la ilusión fuese de larga duración. Desde la primera vez 
que asistimos a una reunión de esta clase, no vimos en ella sino 
una imitación muy imperfecta del sonambulismo, que revelaba la 
ignorancia de las condiciones más esenciales de esta facultad. 

235. Sea lo que quiera de las experiencias citadas más arriba, la cues-
tión principal sigue sin resolverse desde otro punto de vista. 
Porque de la misma manera que la imitación del sonambulismo 
no impide que la facultad exista, la imitación de la mediumnidad 
por medio de los pájaros nada probaría contra la posibilidad de 
una facultad análoga en ellos o en otros animales. Se trata, pues, 
de saber si los animales son aptos como los hombres para servir 
de intermediarios a los Espíritus para sus comunicaciones inteli-
gentes. Parece bastante lógico suponer que un ser vivo, dotado de 
cierta dosis de inteligencia, sea más apropiado a este efecto que 
un cuerpo inerte sin vitalidad, como una mesa, por ejemplo. Sin 
embargo, eso no tiene lugar.  



MEDIANIMIDAD EN LOS ANIMALES 

 311 

236. La cuestión de la mediumnidad23 de los animales se halla comple-
tamente resuelta en la disertación siguiente, impartida por un 
Espíritu cuya profundidad y sagacidad se ha podido apreciar por 
las citas que hemos tenido ocasión de hacer. Para comprender 
bien el valor de su demostración, es esencial recordar la explica-
ción que se ha dado del papel del médium en las comunicaciones, 
y que hemos reproducido anteriormente. (§ 225). 

Esta comunicación fue dada a consecuencia de una discusión 
sobre este asunto, que tuvo lugar en la Sociedad Parisina de Estu-
dios Espíritas: 

«Hoy abordo la cuestión de la medianimidad de los animales, 
promovida y sostenida por uno de vuestros más fervientes adeptos. 
Él pretende, en virtud de este axioma: Quien puede lo más, puede 
lo menos, que nosotros podemos medianimizar a los pájaros y a 
otros animales y servirnos de ellos en nuestras comunicaciones con 
la especie humana. Esto es lo que vosotros llamáis en filosofía, o 
más bien en lógica, pura y simplemente un sofisma. «Animáis —
dice él— la materia inerte, es decir, una mesa, una silla, un piano; 
con mayor razón, debéis animar la materia ya animada y especial-
mente los pájaros». Pues bien, en el estado normal del espiritismo, 
no sucede esto, no puede ser. 

»En primer lugar, convengamos perfectamente en los hechos. 
¿Qué es un médium? Es el ser, el individuo que sirve de lazo de 
unión a los Espíritus para que estos puedan comunicarse con faci-
lidad con los hombres, Espíritus encarnados. Por consiguiente, sin 
médium no hay comunicaciones tangibles, mentales, escribientes, 
físicas, ni de ninguna clase. 

 
23 Resaltamos que el título de este capítulo (De la médianimité chez les animaux) em-

plea el término medianimidad, en lugar del más genérico mediumnidad. Intuimos que 
Kardec empleó en este caso este término más concreto para matizar el carácter restrictivo de 
la pretendida mediumnidad de los animales, que no pueden alcanzar en ningún caso el grado 
de médium de la misma manera que los seres humanos, según expresa la clarificadora diser-
tación de Erasto. (N. de L.G.) 

 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXII 

 312 

»Hay un principio que, estoy seguro de ello, es admitido por 
todos los espíritas: que los semejantes actúan con sus semejantes y 
como sus semejantes. Ahora bien, ¿quiénes son los semejantes de 
los Espíritus, sino los Espíritus encarnados o no encarnados? ¿Es 
necesario repetíroslo sin cesar? Pues bien, os lo repetiré otra vez: 
vuestro periespíritu y el nuestro son extraídos del mismo medio, 
son de una naturaleza idéntica y, en suma, son semejantes. Poseen 
una propiedad de asimilación más o menos desarrollada y de iman-
tación más o menos vigorosa, que nos permite, a Espíritus y 
encarnados, ponernos en relación con mucha prontitud y facilidad. 
Por último, lo que pertenece específicamente a los médiums, lo que 
forma parte de la esencia misma de su individualidad, es una afini-
dad especial y al mismo tiempo una fuerza de expansión particular 
que aniquila toda «refractibilidad»24 y establece entre ellos y noso-
tros una especie de corriente, una especie de fusión que facilita 
nuestras comunicaciones. Por otra parte, esta «refractibilidad» de 
la materia es la que se opone al desarrollo de la medianimidad en 
la mayor parte de quienes no son médiums. 

»Los hombres siempre tienen propensión a exagerarlo todo. 
Algunos —y no hablo ahora de los materialistas— niegan un alma 
a los animales, mientras que otros les atribuyen una, por decirlo 
así semejante a la nuestra. ¿Por qué confundir de este modo lo per-
fectible con lo imperfectible? No, no. Estad bien convencidos de 
que el fuego que anima a las bestias, el soplo que las mueve a ac-
tuar, a moverse y comunicarse en su lenguaje, no tiene por ahora, 
ninguna aptitud para mezclarse, unirse, fundirse con el soplo di-
vino, el alma etérea, el Espíritu —en definitiva— que anima al ser 
esencialmente perfectible: el hombre, este rey de la Creación. 
Ahora bien ¿no es esta condición esencial de perfectibilidad la que 
constituye la superioridad de la especie humana sobre las demás 

 
24 En el original refractibilité, neologismo introducido por el Espíritu de Erasto, que 

hace alusión a la cualidad de refractario. El término refractariedad, que tiene este mismo 
sentido, aunque es de uso común en los campos de la arquitectura y de la medicina, por el 
momento no ha sido recogido por la RAE. Por tanto, mantenemos el neologismo acuñado 
por Erasto. (N. de L.G.) 



MEDIANIMIDAD EN LOS ANIMALES 

 313 

especies terrestres? Pues bien, reconoced que no se puede asimilar 
al hombre —único perfectible en sí mismo y en sus obras—ningún 
individuo de las otras especies que viven en la Tierra. 

»El perro, cuya superior inteligencia entre los animales lo ha 
convertido en amigo e invitado del hombre, ¿es perfectible por sí 
mismo y por su iniciativa personal? Nadie se atrevería a sostenerlo, 
porque el perro no hace progresar al perro y el que entre ellos está 
mejor adiestrado siempre lo es por su amo. Desde que el mundo es 
mundo, la nutria construye siempre su choza sobre las aguas con 
las mismas proporciones y siguiendo una regla invariable. Los rui-
señores y las golondrinas jamás construyen sus nidos de otro modo 
que lo hicieron sus padres. Un nido de gorriones anterior al diluvio, 
así como un nido de gorriones de la época moderna, siempre es un 
nido de gorriones, construido en las mismas condiciones y por el 
mismo sistema de entrelazamiento de briznas de hierbas y desper-
dicios recogidos en primavera, durante la época de la 
reproducción. Las abejas y las hormigas, esas pequeñas repúblicas 
domésticas, nunca han variado en sus hábitos de aprovisiona-
miento, en su modo de proceder, en sus costumbres y en sus 
producciones. En fin, la araña teje siempre su tela del mismo modo. 

»Por otra parte, si buscáis las cabañas de follaje y las tiendas 
de las primeras edades de la Tierra, encontrareis en su lugar los 
palacios y castillos de la civilización moderna. Los vestidos de sucia 
piel han sido reemplazados por tejidos de oro y seda. En fin, a cada 
paso encontraréis la prueba de esta incesante marcha de la huma-
nidad hacia el progreso. 

»De este progreso constante, invencible, irrecusable de la es-
pecie humana y de este estacionamiento indefinido de las otras 
especies animadas, deducid conmigo que si existen principios co-
munes en lo que vive y se mueve sobre la tierra, el aliento y la 
materia, no es menos cierto que vosotros solos, Espíritus encarna-
dos, estáis sometidos a esta inevitable ley del progreso que os 
empuja fatalmente adelante, siempre adelante. Dios puso a los ani-
males a vuestro lado como auxiliares para alimentaros, vestiros y 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXII 

 314 

secundaros. Les dio cierta dosis de inteligencia, porque para ayu-
daros les era necesaria la comprensión, y proporcionó su 
inteligencia a los servicios que están llamados a prestaros. Pero, en 
su sabiduría, no quiso Dios que estuviesen sometidos a la misma 
ley del progreso. Tal como fueron creados, han permanecido y per-
manecerán hasta la extinción de sus especies. 

»Se ha dicho: «Los Espíritus medianimizan y hacen mover la 
materia inerte: sillas, mesas y pianos». Hacen mover, sí, pero me-
dianimizan, ¡no! Porque, lo repito, sin médium ninguno de estos 
fenómenos puede producirse. ¿Qué tiene de extraordinario que, 
con el auxilio de uno o varios médiums, hagamos mover la materia 
inerte, pasiva, que justamente por causa de su pasividad, de su iner-
cia, es apropiada para sufrir los movimientos e impulsos que 
deseamos imprimirle? Para eso, tenemos necesidad de médiums, es 
positivo, pero no es necesario que el médium esté presente o cons-
ciente de ello, porque podemos actuar con los elementos que nos 
proporciona sin él saberlo y fuera de su presencia, sobre todo en 
los fenómenos de tangibilidad y en los aportes. Nuestra envoltura 
fluídica, más imponderable y sutil que el más sutil e imponderable 
de vuestros gases, uniéndose, fusionándose, combinándose con la 
envoltura fluídica, pero animalizada del médium, cuya propiedad 
de expansión y de penetrabilidad es inaccesible para vuestros tos-
cos sentidos y casi inexplicable para vosotros, nos permite mover 
muebles e incluso romperlos, en habitaciones que no están habita-
das. 

»Ciertamente que los Espíritus pueden hacerse visibles y tan-
gibles para los animales, y a menudo el espanto repentino de que 
se ven poseídos y que os parece sin motivo, es causado por la visión 
de uno o varios de esos Espíritus malintencionados para con los 
individuos presentes o para aquellos a quienes pertenecen estos 
animales. Muy a menudo veis caballos que no quieren avanzar ni 
retroceder, o que se encabritan ante un obstáculo imaginario. Pues 
bien, tened por seguro que el obstáculo imaginario es muchas veces 
un Espíritu o un grupo de Espíritus que se complacen en impedirles 
avanzar. Acordaos de la burra de Balaam que, al ver a un ángel 



MEDIANIMIDAD EN LOS ANIMALES 

 315 

ante ella blandiendo su brillante espada, se obstinaba en no mo-
verse. Es porque, antes de manifestarse a Balaam visiblemente, el 
ángel había querido que solo el animal lo viese. Pero, lo repito, 
nosotros no medianimizamos directamente ni a los animales ni a 
la materia inerte. Siempre necesitamos el concurso consciente o in-
consciente de un médium humano, porque nos hace falta la unión 
de fluidos similares, algo que no encontramos ni en los animales ni 
en la materia bruta. 

»El Sr. T... dijo haber magnetizado a su perro. ¿Qué le pasó? 
Lo mató, porque ese desgraciado animal murió después de haber 
caído en una especie de atonía, de languidez, consecuencia de su 
magnetización. En efecto, al inundarlo de un fluido tomado de una 
esencia superior a la esencia propia de su naturaleza, lo aplastó y 
actuó sobre él, aunque más lentamente, de la misma manera que el 
rayo. Por tanto, como que no hay asimilación posible entre nuestro 
periespíritu y la envoltura fluídica de los animales propiamente di-
chos, los aplastaríamos instantáneamente si los medianimizáramos 

»Establecido esto, reconozco perfectamente que en los anima-
les existen aptitudes diversas; que ciertos sentimientos, ciertas 
pasiones idénticas a las pasiones y a los sentimientos humanos se 
desarrollan en ellos; que son sensibles y agradecidos, vengativos e 
iracundos según cómo se les trata. Es que Dios, que no hace nada 
incompleto, dio a los animales, compañeros o servidores del hom-
bre, cualidades de sociabilidad de que carecen completamente los 
animales salvajes que habitan en los desiertos. Pero de esto a poder 
servir de intermediarios para la transmisión del pensamiento de los 
Espíritus, hay un abismo: la diferencia de sus naturalezas. 

»Sabéis que nosotros extraemos del cerebro de los médiums 
los elementos necesarios para dar a nuestro pensamiento una 
forma sensible y comprensible para vosotros. Con el auxilio de los 
materiales que posee, el médium traduce nuestro pensamiento a la 
lengua vulgar. Pues bien, ¿qué elementos encontraríamos en el ce-
rebro de un animal? ¿Hay en él palabras, nombres, letras, signos 
cualesquiera parecidos a las que existen en el hombre, aun en el 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXII 

 316 

menos inteligente? Sin embargo, diréis que los animales compren-
den el pensamiento humano, incluso lo adivinan. Sí, los animales 
adiestrados comprenden ciertos pensamientos, pero ¿habéis visto 
alguna vez que los reproduzcan? No. Concluid, pues, la consecuen-
cia de que los animales no pueden servirnos de intérpretes. 

»Para resumir, los fenómenos medianímicos no pueden mani-
festarse sin el concurso consciente o inconsciente de los médiums. 
Y solo entre los encarnados, Espíritus como nosotros, podemos en-
contrar a los que pueden servirnos de médiums. En cuanto a 
adiestrar perros, pájaros y otros animales, para que hagan tales o 
cuales ejercicios, es tarea vuestra y no nuestra».  

ERASTO 

Nota. Se encontrará en la Revista Espírita de septiembre de 1861, 
los detalles de un procedimiento empleado por los adiestradores de pá-
jaros sabios, para hacerles extraer de una baraja las cartas solicitadas. 
(N. de A.K.) 

 



 

 

CAPÍTULO XXIII 

SOBRE LA OBSESIÓN 

OBSESIÓN SIMPLE. FASCINACIÓN. SUBYUGACIÓN. 

CAUSAS DE LA OBSESIÓN. MEDIOS DE 

COMBATIRLA  

237. Entre los escollos que presenta la práctica del espiritismo, es ne-
cesario colocar en primera línea a la obsesión, es decir, el dominio 
que algunos Espíritus saben tomar sobre ciertas personas. Esta 
solo tiene lugar a través de Espíritus inferiores que procuran do-
minar, pues los Espíritus buenos no hacen experimentar ninguna 
coacción, sino que aconsejan o combaten las influencias de los 
malos, y si no se les escucha se retiran. Los malos, por el contra-
rio, se aferran a aquellos sobre los cuales pueden hacer presa. Si 
logran dominar a alguien, se identifican con su propio Espíritu, y 
lo conducen como a un verdadero niño. 

La obsesión presenta caracteres diversos que es muy necesa-
rio distinguir, y que resultan del grado de opresión y de la 
naturaleza de los efectos que produce. La palabra obsesión es de 
algún modo un término genérico por el cual se designa esta espe-
cie de fenómeno, cuyas principales variedades son: la obsesión 
simple, la fascinación, y la subyugación. 

238. La obsesión simple tiene lugar cuando un Espíritu malhechor en-
gaña a un médium, se inmiscuye contra su voluntad en las 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIII 

 318 

comunicaciones que recibe, le impide comunicarse con otros Es-
píritus, y sustituye a aquellos que se evocan. 

No se está obseso25 por el solo hecho de ser engañado por un 
Espíritu mentiroso. El mejor médium está expuesto a esto, sobre 
todo al principio, y cuando aún le falta la experiencia necesaria, 
de la misma manera que entre nosotros las personas más honra-
das pueden ser engañadas por tunantes. Se puede, pues, ser 
engañado sin estar obseso. La obsesión consiste en la tenacidad 
del Espíritu del que no puede uno desembarazarse. 

En la obsesión simple, el médium sabe muy bien que tiene 
que habérselas con un Espíritu mentiroso, y este no se oculta, no 
disimula sus malas intenciones y su deseo de contrariar. El mé-
dium reconoce sin trabajo la artimaña y, como está en guardia, 
rara vez es engañado. Esta especie de obsesión es simplemente 
desagradable, y no tiene otro inconveniente que el de oponer un 
obstáculo a las comunicaciones que se quisieran obtener con Es-
píritus serios o con aquellos por quienes se tiene afección. 

Pueden colocarse en esta categoría los casos de obsesión fí-
sica, es decir, la que consiste en las manifestaciones ruidosas y 
obstinadas de ciertos Espíritus que hacen oír espontáneamente 
golpes u otros ruidos. Nos remitimos sobre este fenómeno al ca-
pítulo sobre las Manifestaciones físicas espontáneas (§ 82). 

239. La fascinación tiene consecuencias mucho más graves. Es una ilu-
sión producida por la acción directa del Espíritu sobre el 
pensamiento del médium, paralizando de algún modo su juicio 
respecto a las comunicaciones. El médium fascinado no cree ser 
engañado. El Espíritu tiene la maña de inspirarle una confianza 
ciega que le impide ver la superchería, y comprender lo absurdo 

 
25 El adjetivo obseso designa «el que padece obsesión», según la RAE (en línea). Por 

tanto, empleamos ese vocablo de uso común en lugar del neologismo obsesado por no ser 
necesario. (N. de L.G.) 



SOBRE LA OBSESIÓN 

 319 

de lo que escribe, aun cuando todo el mundo lo conozca. La ilu-
sión puede llegar hasta el punto de hacerle ver lo sublime en el 
lenguaje más ridículo. Sería un error si se creyera que este género 
de obsesión no puede alcanzar sino a las personas sencillas, igno-
rantes y desprovistas de juicio. Los hombres más discretos, 
instruidos e inteligentes en otros conceptos no están exentos de 
ella, lo que prueba que esta aberración es efecto de una causa ex-
terna, cuya influencia sufren. 

Ya hemos dicho que las consecuencias de la fascinación son 
mucho más graves. En efecto, gracias a esta ilusión que es su re-
sultado, el Espíritu conduce a aquel a quien ha logrado dominar 
como lo haría con un ciego, y puede hacerle aceptar las doctrinas 
más extravagantes y las teorías más falsas como si fuesen la única 
expresión de la verdad. Más aún, puede incitarlo a que haga ac-
ciones ridículas, comprometedoras y hasta perniciosas. 

Se comprende fácilmente la diferencia que hay entre la obse-
sión simple y la fascinación. También se entiende que los Espíritus 
que producen estos dos efectos deben diferir en carácter. En la 
obsesión simple, el Espíritu que se aferra a vosotros, solo es un 
ser inoportuno por su tenacidad, y se desea con impaciencia poder 
desembarazarse de él. En la fascinación, es otra cosa. Para llegar 
a tales fines, es necesario un Espíritu hábil, astuto y profunda-
mente hipócrita, porque no puede engañar y hacerse aceptar sino 
con ayuda de la máscara que sabe adoptar y de una falsa aparien-
cia de virtud. Las grandes palabras de caridad, humildad y de 
amor de Dios son para él como credenciales; pero a través de todo 
esto deja adivinar signos de inferioridad, que es necesario estar 
fascinado para no percibirlas. Teme también a todas las personas 
que ven con demasiada claridad, por esto su táctica es casi siem-
pre la de inspirar a su intérprete el alejamiento de cualquiera que 
pudiera abrirle los ojos. Por tal medio, evitando toda contradic-
ción, siempre tiene la seguridad de tener razón. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIII 

 320 

240. La subyugación es una opresión que paraliza la voluntad del que 
la sufre y le hace obrar a pesar suyo. En una palabra, es su ver-
dadero yugo. 

La subyugación puede ser moral o corporal. En el primer 
caso, el subyugado es incitado a tomar determinaciones muchas 
veces absurdas y comprometidas, que, por una especie de ilusión, 
las cree sensatas: es una especie de fascinación. En el segundo 
caso, el Espíritu obra sobre los órganos materiales y provoca mo-
vimientos involuntarios. Se traduce en el médium escribiente por 
una necesidad incesante de escribir, aun en los momentos más 
inoportunos. Hemos visto a algunos que, en defecto de pluma o 
de lápiz, escribían con el dedo y por todas partes donde se encon-
traban, incluso en la calle, en las puertas y en las paredes. 

La subyugación corporal va algunas veces más lejos y puede 
conducir a los actos más ridículos. Hemos conocido a un hombre 
que no era joven ni hermoso y que, bajo el dominio de una obse-
sión de esta naturaleza, se veía obligado por una fuerza irresistible 
a ponerse de rodillas delante de una joven que no le interesaba, y 
pedirle en matrimonio. Otras veces sentía en la espalda y en las 
corvas una presión enérgica, que lo forzaba, contra su voluntad y 
a pesar de la resistencia que hacía, a ponerse de rodillas y besar el 
suelo en parajes públicos y en presencia de la multitud. Este hom-
bre pasaba por loco entre sus conocidos, pero nos convencimos 
de que no lo estaba en absoluto, porque tenía el pleno convenci-
miento del ridículo que hacía contra su voluntad y por lo que 
sufría horriblemente.  

241. En otro tiempo se daba el nombre de posesión al dominio ejercido 
por malos Espíritus, cuando su influencia llegaba hasta la aberra-
ción de las facultades. La posesión sería para nosotros sinónimo 
de subyugación. Si no adoptamos este término es por dos razones: 
la primera es porque implica la creencia en seres creados para el 



SOBRE LA OBSESIÓN 

 321 

mal y entregados perpetuamente a él, mientras que solo hay seres 
más o menos imperfectos y que todos pueden mejorarse. La se-
gunda porque implica igualmente la idea de un Espíritu que toma 
posesión del cuerpo, de una especie de cohabitación, mientras que 
solo hay coacción. La palabra subyugación expresa perfecta-
mente el pensamiento. De este modo, para nosotros no hay 
poseídos o posesos en el sentido vulgar de la palabra, solo hay 
obsesos, fascinados y subyugados. 

242. La obsesión, como hemos dicho, es uno de los mayores escollos 
de la mediumnidad y también uno de los más frecuentes. Así es 
que todos los cuidados serían pocos para combatirlo, porque ade-
más de los inconvenientes personales que pueden resultar de esto, 
es un obstáculo absoluto para la bondad y la veracidad de las 
comunicaciones. La obsesión, en cualquier grado, es siempre 
efecto de una coacción y dado que esta coacción nunca puede ser 
ejercida por un Espíritu bueno, resulta de esto que toda comuni-
cación dada por un médium obseso es de origen sospechoso y no 
merece ninguna confianza. Si alguna vez se encuentra algo bueno, 
debe aceptarse y rechazar todo lo que es simplemente dudoso. 

243. Se reconoce la obsesión por los caracteres siguientes: 

1. Persistencia de un Espíritu en comunicarse de buen grado o 
contra la voluntad del médium, por la escritura, la audición, 
la tiptología, etc., oponiéndose a que otros Espíritus puedan 
hacerlo. 

2. Ilusión que, a pesar de la inteligencia del médium, le impide 
reconocer la falsedad y el ridículo de las comunicaciones que 
recibe. 

3. Creencia del médium en la infalibilidad e identidad absoluta 
de los Espíritus que se comunican y que, bajo nombres res-
petables y venerados, dicen cosas falsas o absurdas. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIII 

 322 

4. Confianza del médium en los elogios que hacen de él los 
Espíritus que se le comunican. 

5. Propensión del médium a separarse de las personas que pue-
den darle consejos útiles. 

6. Tomar a mal la crítica con respecto a las comunicaciones 
que reciben. 

7. Necesidad incesante e inoportuna de escribir. 

8. Toda coacción física que domine la voluntad del médium y 
lo fuerce a obrar o a hablar a pesar suyo. 

9. Ruidos y trastornos persistentes, a su alrededor, y de los que 
uno es la causa o el objeto. 

244. Ante el peligro de la obsesión, uno se pregunta: ¿es de lamentar 
el hecho de ser médium? ¿No es esta facultad la que provoca la 
obsesión? En fin, ¿no es esto una prueba del inconveniente de las 
comunicaciones de los Espíritus? Nuestra contestación es fácil y 
rogamos que se medite con cuidado. 

No son los médiums ni los espíritas los que han creado a los 
Espíritus, sino que los Espíritus son la causa de que haya espíritas 
y médiums. Puesto que los Espíritus no son otra cosa que las al-
mas de los hombres, hay pues Espíritus desde: que hay hombres, 
y por consiguiente siempre han ejercido su influencia saludable o 
perniciosa sobre la humanidad. La facultad medianímica es para 
ellos solo un medio para manifestarse. En defecto de esta facultad, 
lo hacen de mil maneras más o menos ocultas. Sería, pues, un 
error creer que los Espíritus ejercen su influencia solo por las co-
municaciones escritas o verbales. Esta influencia es constante, y 
aquellos que no se ocupan de los Espíritus ni creen en ellos están 
tan expuestos como los otros y aún más porque no tienen cómo 
contrarrestarla. La mediumnidad es para el Espíritu un medio de 
darse a conocer. Si es malo, siempre se delata, por hipócrita que 



SOBRE LA OBSESIÓN 

 323 

sea. Por lo tanto, puede decirse que la mediumnidad permite ver 
al enemigo frente a frente, si se puede expresar así, y combatirlo 
con sus propias armas. Sin esta facultad, actúa en la oscuridad y, 
aprovechando su invisibilidad, puede hacer, y hace en realidad, 
mucho mal. ¡A cuántos actos no está uno impulsado para su des-
gracia, y que se habrían evitado si se hubiese tenido un medio 
para esclarecerse! Los incrédulos no creen decir tanta verdad 
cuando dicen de un hombre que se extravía con obstinación: «Un 
mal genio lo empuja hacia la perdición». Así, el conocimiento del 
espiritismo, lejos de facilitar el dominio de los malos Espíritus, 
debe tener como resultado, en un tiempo más o menos próximo, 
y cuando se haya propagado, destruir este dominio, dando a cada 
uno los medios de ponerse en guardia contra sus sugestiones y, el 
que sucumba, a nadie podrá culpar sino a sí mismo. 

Regla general: quien tenga malas comunicaciones espíritas, 
escritas o verbales, está bajo una mala influencia. Esta influencia 
se ejerce sobre él, ya escriba o deje de escribir, es decir, que sea o 
no médium, que crea o que no crea. La escritura proporciona un 
medio para asegurarse de la naturaleza de los Espíritus que le in-
fluyen y combatirlos si son malos, lo que se logra con más éxito 
cuando se consigue conocer el motivo que los hace obrar así. Si 
está demasiado ciego para comprenderlo, otros podrán abrirle los 
ojos. 

En resumen, el peligro no está en el espiritismo en sí mismo, 
puesto que puede, por el contrario, servirnos de comprobante y 
preservarnos del peligro que corremos siempre, sin que lo sepa-
mos. Reside en la orgullosa propensión de ciertos médiums que 
con demasiada ligereza creen ser los instrumentos exclusivos de 
los Espíritus superiores, y en una especie de fascinación que no les 
permite comprender las tonterías de cuyos Espíritus son los intér-
pretes. Hasta los que no son médiums pueden caer en el engaño. 
Citemos una comparación. Un hombre tiene un enemigo secreto 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIII 

 324 

al que no conoce y que, por bajo mano, esparce contra él calum-
nias y todo lo que la más oscura maldad pueda inventar. Ve su 
fortuna perdida, a sus amigos alejarse, turbada su felicidad inte-
rior. Incapaz de descubrir la mano que lo hiere, no puede 
defenderse y sucumbe. Pero un día, este enemigo secreto le escribe 
y, a pesar de su astucia, se delata. He aquí, pues, su adversario al 
descubierto, entonces el hombre puede desenmascararlo y remon-
tar. Tal es el papel de los malos Espíritus a quienes el espiritismo 
nos proporciona la posibilidad de conocer y hacer fracasar. 

245. Los motivos de la obsesión varían según el carácter del Espíritu. 
Algunas veces es una venganza que ejerce sobre un individuo de 
quien ha tenido motivos para quejarse durante su vida o en otra 
existencia. A menudo no tiene otra razón que el deseo de hacer 
mal, y como sufre, quiere hacer sufrir a los demás. Encuentra una 
especie de gozo en atormentarlos, en vejarlos de este modo. Tam-
bién la impaciencia que se le demuestra lo estimula, porque ese es 
su objetivo, mientras que se le cansa por la paciencia. Irritándose, 
demostrando despecho, se hace precisamente lo que él quiere. Es-
tos Espíritus obran algunas veces por ira y por celos del bien. Por 
esto dirigen sobre las gentes honradas sus intenciones maléficas. 
Uno de ellos se apegó como una polilla a una honrada familia 
conocida nuestra, que por lo demás no tuvo la satisfacción de 
engañar. Al preguntarle por el motivo que tenía para atacar a las 
buenas personas más que a los hombres malos como él, contestó: 
«Estos no me causan envidia». Otros están guiados por un senti-
miento de maldad que les conduce a aprovecharse de la debilidad 
moral de ciertos individuos que saben que son incapaces de resis-
tírseles. Uno de estos últimos que subyugaba a un joven de inteli-
gencia muy limitada, al ser preguntado por los motivos de esta 
elección, nos contestó: «Tengo una necesidad muy grande de 
atormentar a alguien. Una persona razonable me rechazaría, me 
arrimo a un idiota que no me opone ninguna virtud». 



SOBRE LA OBSESIÓN 

 325 

246. Hay Espíritus obsesores sin malicia, que son algo buenos, pero 
que tienen el orgullo del falso saber. Tienen sus ideas y sus siste-
mas sobre las ciencias, la economía social, la moral, la religión y 
la filosofía. Quieren hacer prevalecer su opinión y, al efecto, bus-
can médiums bastante crédulos para que la acepten con los ojos 
cerrados, a quienes fascinan para impedirles que puedan distin-
guir lo verdadero de lo falso. Estos son los más peligrosos, porque 
los sofismas no les cuestan nada y de este modo pueden dar cré-
dito a las utopías más ridículas. Como conocen el prestigio de los 
grandes nombres no tienen ningún escrúpulo en servirse de aque-
llos ante los cuales uno se inclina con respeto, y tampoco 
retroceden por el sacrilegio de llamarse Jesús, la Virgen María, o 
un santo venerado. Procuran deslumbrar con un lenguaje pom-
poso, más pretencioso que profundo, repleto de términos técnicos 
y adornado con grandes palabras de caridad y de moral. Se guar-
darán de dar un mal consejo, porque saben bien que serían 
despedidos. Además, los que son sus víctimas los defienden a ul-
tranza diciendo: «Ya veis que nada dicen de malo». Pero la moral 
no es para ellos sino un pasaporte, es la menor de sus preocupa-
ciones. Lo que quieren ante todo es dominar e imponer sus ideas, 
aunque estén desprovistas de razón. 

247. Los Espíritus sistemáticos generalmente son bastante aficionados 
a escribir. Por esto buscan médiums que escriban con facilidad y 
procuran convertirlos en instrumentos dóciles y sobre todo entu-
siastas, fascinándolos. Son casi siempre habladores y muy 
prolijos, procurando compensar la cualidad por la cantidad. Se 
complacen en dictar a sus intérpretes, escritos voluminosos e in-
digestos y a menudo poco inteligibles, que felizmente tienen por 
antídoto la imposibilidad material de ser leídos por las masas. Los 
Espíritus verdaderamente superiores son sobrios en palabras: es-
criben poco y dicen mucho. Además, esa prodigiosa fecundidad 
debe ser siempre sospechosa. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIII 

 326 

Nunca seremos demasiado prudentes cuando se trate de pu-
blicar esos escritos. Las utopías y las excentricidades de que tanto 
abundan y que chocan con el buen sentido, producen una molesta 
impresión sobre las personas principiantes dándoles una idea 
falsa del espiritismo, sin contar que estas son armas de las cuales 
se sirven sus enemigos para ponerlo en ridículo. Entre estas publi-
caciones, las hay que sin ser malas y sin dimanar de una obsesión, 
pueden ser miradas como imprudentes, intempestivas o poco há-
biles. 

248. Acontece muchas veces que un médium no puede comunicarse 
sino con un solo Espíritu, que se une a él y responde por aquellos 
que son llamados por su mediación. No se trata siempre una ob-
sesión, porque puede dimanar de una falta de flexibilidad del 
médium y de una afinidad especial de su parte por tal o cual Es-
píritu. Solo hay obsesión propiamente dicha cuando el Espíritu se 
impone y aleja a los otros por su voluntad, lo que no hace nunca 
un Espíritu bueno. Generalmente, el Espíritu que se apodera del 
médium con la idea de dominarlo no tolera el examen crítico de 
sus comunicaciones. Cuando ve que no son aceptadas y que se 
discuten, no se retira, pero inspira al médium el pensamiento de 
aislarse y muchas veces se lo manda. Todo médium que se resiente 
de la crítica de las comunicaciones que recibe es eco del Espíritu 
que lo domina, y este Espíritu no puede ser bueno desde el mo-
mento que le inspira un pensamiento ilógico, el de rehusar su 
examen. El aislamiento del médium es siempre un mal para él, 
porque no tiene ninguna comprobación para sus comunicaciones. 
No solamente debe cerciorarse con el consejo de un tercero, sino 
que le es necesario estudiar todas las clases de comunicaciones 
para compararlas. Al limitarse a las que obtiene, por muy buenas 
que le parezcan, se expone a engañarse sobre su valor, sin contar 
que no puede conocerlo todo y que versan siempre poco más o 
menos sobre un mismo asunto. (§ 192, Médiums exclusivos). 



SOBRE LA OBSESIÓN 

 327 

249. Los medios de combatir la obsesión varían según el carácter que 
esta revista. Realmente no hay peligro cuando el médium está 
bien convencido de estar tratando con un Espíritu mentiroso, 
como sucede en la obsesión simple; para él no es más que una 
cosa desagradable. Pero por lo mismo que esto le es desagradable, 
con tanta más razón el Espíritu se ensaña con él para molestarlo. 
Dos cosas esenciales deben hacerse en este caso: probar primero 
al Espíritu que uno no es su juguete y que le es imposible enga-
ñarnos. Y segundo, gastar su paciencia, mostrándose más 
paciente que él. Si está bien convencido de que pierde el tiempo, 
concluirá por retirarse, como hacen los inoportunos cuando no se 
les escucha. 

Pero no siempre basta este medio, y puede ser un proceso 
largo, porque hay Espíritus que son tenaces, y para ellos los meses 
y los años son poca cosa. En tal caso, el médium debe hacer una 
evocación ferviente a su buen ángel, así como a los buenos Espí-
ritus que le son simpáticos, y rogarles que lo asistan. Respecto al 
Espíritu obsesor, por malo que sea, es necesario tratarlo con se-
veridad, pero con benevolencia, y vencerlo con buenos 
procedimientos rogando por él. Si realmente es perverso, se bur-
lará al principio, pero moralizándolo con perseverancia, concluirá 
por enmendarse. Es la empresa de una conversión, tarea muy a 
menudo penosa, ingrata y aun repugnante, pero cuyo mérito está 
en la dificultad y que, si se cumple bien, queda siempre la satis-
facción de haber cumplido un deber de caridad y muchas veces 
haber conducido al buen camino a un alma perdida. 

Conviene igualmente interrumpir toda comunicación escrita 
desde el momento que se reconoce que viene de un Espíritu malo 
que no quiere entrar en razón, a fin de no darle el placer de ser 
escuchado. Hasta en ciertos casos puede ser útil dejar de escribir 
por algún tiempo; cada uno debe conducirse según las circunstan-
cias. Pero si el médium escribiente puede evitar estas 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIII 

 328 

conversaciones absteniéndose de escribir, no sucede lo mismo con 
el médium auditivo a quien el Espíritu obsesor persigue algunas 
veces a cada momento con sus palabras groseras u obscenas, y 
que ni siquiera tienen el recurso de taparse los oídos. Por lo de-
más, es preciso reconocer que ciertas personas se divierten con el 
lenguaje trivial de esta clase de Espíritus, que animan y provocan 
riéndose de sus necedades, en lugar de imponerles silencio y mo-
ralizarlos. Nuestros consejos no pueden aplicarse a los que 
quieren perderse. 

250. No hay, pues, peligro sino fastidio para todo médium que no se 
deja dominar, porque no puede ser engañado. Con la fascinación 
sucede todo lo contrario, porque entonces el predominio que 
toma el Espíritu sobre aquel de quien se apodera no tiene límites. 
Lo único que se puede hacer con él, es procurar convencerlo de 
que está siendo engañado, y hacer que su obsesión venga a ser 
simple. Pero esto no es siempre fácil, y algunas veces es imposible. 
El ascendiente del Espíritu sobre el fascinado puede ser tal que lo 
haga sordo a toda clase de reflexiones y puede llegar a hacerle 
dudar de si la ciencia se equivoca, cuando el Espíritu comete al-
guna grosera herejía científica. Como hemos dicho ya, 
generalmente acoge muy mal los consejos. La crítica le fastidia, le 
irrita y le hace aborrecer a los que no comparten su admiración. 
Sospechar de su Espíritu es casi una profanación a sus ojos y esto 
precisamente es lo que quiere el Espíritu, porque lo que desea es 
que se postren ante su palabra. Uno de ellos ejercía una fascina-
ción extraordinaria sobre una persona que conocíamos. Lo 
evocamos y después de algunas farsas, viendo que no podía negar 
o disfrazar su identidad, concluyó por confesar que no era aquél 
cuyo nombre tomaba. Tras preguntarle por qué abusaba de esa 
persona, contestó con estas palabras, que pintan claramente el ca-
rácter de esta clase de Espíritus: «Buscaba a un hombre al que 
pudiera conducir. Lo he encontrado y me quedo con él». —Pero 



SOBRE LA OBSESIÓN 

 329 

si se le hace ver con claridad, os echará fuera. —«¡Esto lo vere-
mos!» Como no hay peor ciego que aquel que no quiere ver, 
cuando se reconoce la inutilidad de toda tentativa para abrir los 
ojos al fascinado, lo mejor es dejarlo con sus ilusiones. Un en-
fermo no puede curarse cuando se obstina en conservar su 
enfermedad y se complace en ella. 

251. La subyugación corporal a menudo quita al obseso la energía ne-
cesaria para dominar al Espíritu malo. Por esto es necesaria la 
intervención de una tercera persona, que actúe por medio del 
magnetismo, o por la fuerza de su voluntad. En ausencia de la 
ayuda del obseso, esta persona debe tener ascendiente sobre el 
Espíritu. Sin embargo, como este ascendiente no puede ser sino 
moral, solo puede ejercerlo un ser moralmente superior al Espí-
ritu. Su poder será tanto más grande cuanto mayor sea su 
superioridad moral, imponiéndose así al Espíritu que se ve for-
zado a inclinarse ante él. Por esto Jesús tenía un poder tan elevado 
para expulsar a los que entonces llamaban demonios, es decir, a 
los malos Espíritus obsesores. 

Solo podemos dar aquí consejos generales, porque no hay 
ningún procedimiento material y sobre todo ninguna fórmula, ni 
menos ninguna palabra sacramental que tenga el poder de echar 
a los Espíritus obsesores. Lo que muchas veces falta al obseso es 
suficiente fuerza fluídica. En este caso, la acción magnética de un 
buen magnetizador puede ser útil y servirle de ayuda. Por otra 
parte, siempre es bueno que el obseso busque, por la mediación 
de un médium seguro, los consejos de un Espíritu superior o de 
su ángel de la guarda. 

252. Las imperfecciones morales del obseso son a menudo un obs-
táculo para su liberación. Veamos un notable ejemplo que puede 
servir de instrucción para todos: 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIII 

 330 

Hacía ya algunos años que varias hermanas eran víctimas de 
vilezas muy desagradables. Sus vestidos eran dispersados sin cesar 
por todos los rincones de la casa, hasta por el tejado, cortados, 
rotos y acribillados de agujeros, por más que tuviesen buen cui-
dado de encerrarlos bajo llave. Estas señoras, relegadas en una 
pequeña localidad alejada de la capital, nunca habían oído hablar 
de espiritismo. Naturalmente, su primer pensamiento fue que 
eran el blanco de burlas de mal gusto, pero la persistencia y las 
precauciones que tomaban les quitaron esta idea. Después de mu-
cho tiempo, con motivo de algunas indicaciones, creyeron 
oportuno dirigirse a nosotros para conocer la causa de tales des-
gracias y los medios de remediarlas, si era posible. La causa no 
era dudosa; el remedio era más difícil. El Espíritu que se manifes-
taba por actos semejantes era evidentemente malévolo. En la 
evocación, se mostró con una gran perversidad e inaccesible a 
todo buen sentimiento. La oración pareció, sin embargo, ejercer 
una influencia saludable, pero después de algún tiempo de des-
canso, los estragos empezaron de nuevo. Aquí está el consejo que 
con este motivo dio un Espíritu superior. 

«Lo mejor que pueden hacer estas señoras es rogar a sus Es-
píritus protectores que no las abandonen. No tengo otro consejo 
mejor para darles, que examinen su conciencia para confesarse a 
sí mismas y vean si han practicado siempre el amor al prójimo y 
la caridad. No quiero decir la caridad que da y distribuye, sino la 
caridad de la lengua, porque desgraciadamente ellas no saben 
contener la suya, y no justifican por sus actos piadosos el deseo 
que tienen de quedar libres del que las atormenta. Les gusta mu-
cho hablar mal del prójimo, y el Espíritu que las obsesa, se venga, 
porque le hicieron padecer mucho cuando vivía. Que repasen su 
memoria y verán muy pronto con quien tienen que habérselas. 

»Sin embargo, si consiguen mejorarse, sus ángeles de la 
guarda se les acercarán y su sola presencia bastará para echar al 



SOBRE LA OBSESIÓN 

 331 

Espíritu malo que solo ha atacado a una de ellas, sobre todo, por-
que su ángel de la guarda ha tenido que alejarse en vista de sus 
actos reprensibles o de sus pensamientos malos. Lo que les falta 
son fervientes oraciones por los que sufren, y sobre todo la prác-
tica de las virtudes impuestas por Dios a cada uno según su 
condición». 

Sobre la observación que hicimos de que estas palabras nos 
parecían un poco severas, y que quizá sería necesario endulzarlas 
para transmitírselas, el Espíritu añadió: 

«Yo debo decir lo que he dicho, y del modo como lo he dicho, 
porque las personas en cuestión tienen la costumbre de creer que 
no hacen mal con la lengua, y lo hacen, y mucho. Por esto es pre-
ciso impresionar a su Espíritu, de manera que sea para ellas una 
seria advertencia». 

De esto se desprende una enseñanza de gran importancia, y 
es que las imperfecciones morales dan motivo a los Espíritus ob-
sesores, y que el medio más seguro de desembarazarse de ellos es 
atraer a los buenos por la práctica del bien. Los Espíritus buenos 
tienen sin duda más poder que los malos y su voluntad basta para 
alejarlos. Pero solo asisten a los que los secundan por los esfuerzos 
que hacen para mejorarse, de otro modo se alejan, y dejan el 
campo libre a los Espíritus malos que vienen a ser de este modo, 
en ciertos casos, instrumentos de castigo, porque los buenos les 
dejan obrar con este fin. 

253. Por lo demás, es preciso guardarse de atribuir a la acción directa 
de los Espíritus todos los contratiempos que pueden ocurrir, pues 
a menudo son consecuencia de la incuria o de la imprevisión. Un 
labrador nos escribió un día que desde hacía doce años que era 
víctima de toda clase de desgracias con su ganado. Tan pronto se 
le morían las vacas como no daban leche. Lo mismo le sucedía 
con los caballos, los carneros o los cerdos. Hizo muchos 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIII 

 332 

novenarios que no remediaron el mal, tampoco las misas que hizo 
celebrar, ni los exorcismos que hizo practicar. Entonces, con-
forme a la creencia supersticiosa del campo, se convenció de que 
habían echado una maldición a sus animales. Creyéndonos, sin 
duda, dotados de un poder de conjuro mayor que el del cura de 
su lugar, nos consultó. Aquí está la contestación que obtuvimos 
de los Espíritus: 

«La mortalidad o las enfermedades del ganado de este hom-
bre provienen de que sus cuadras están infectadas y no las hace 
limpiar porque esto cuesta dinero». 

254. Terminaremos este capítulo con las respuestas dadas por los Es-
píritus a algunas preguntas que vienen en apoyo de lo que hemos 
dicho. 

1. ¿Por qué algunos médiums no pueden desembarazarse de los 
Espíritus malos que se unen a ellos y cómo es que los Espí-
ritus buenos que evocan no son lo bastante poderosos como 
para alejar a los otros y comunicarse directamente?  

«No es que le falte poder al Espíritu bueno, sino que muchas 
veces el médium no es lo bastante fuerte para secundarlo. Su 
naturaleza se presta mejor a ciertas relaciones, su fluido se 
identifica más fácilmente con un Espíritu que con otro. Esto 
es lo que proporciona mucho poder a los Espíritus que quie-
ren mortificarlo». 

2. Nos parece, sin embargo, que hay personas muy meritorias 
y de una moralidad irreprochable, y con todo se ven impo-
sibilitadas de comunicarse con los Espíritus buenos.  

«Esto es una prueba. Por otra parte, ¿quién os ha dicho que 
su corazón no esté manchado con algo de mal o que el or-
gullo no se oculte tras la apariencia de la bondad? Estas 



SOBRE LA OBSESIÓN 

 333 

pruebas, al mostrar al obseso su debilidad, deben conducirlo 
a la humildad. 

»¿Hay alguien en la Tierra que pueda llamarse perfecto? y 
el que tenga todas las apariencias de la virtud, aún puede 
tener muchos defectos ocultos o un antiguo germen de im-
perfección. Por ejemplo, vosotros decís de aquel que no hace 
mal y que es leal en sus relaciones sociales: «Es un hombre 
bueno y digno». Pero ¿sabéis si sus buenas cualidades están 
empañadas por el orgullo? ¿si no hay en él un fondo de 
egoísmo? ¿si no es avaro, celoso, rencoroso, maldiciente, y 
otras cien cosas que vosotros no percibís, porque vuestras 
relaciones con él no os han puesto en situación de verlas? El 
medio más poderoso para poder combatir la influencia de 
los Espíritus malos es acercarse todo lo posible a la natura-
leza de los buenos». 

3. La obsesión que impide a un médium obtener las comunica-
ciones que desea ¿es siempre una señal de indignidad por su 
parte?  

«Yo no he dicho que esta fuese una señal de indignidad, sino 
que un obstáculo puede impedir a ciertas comunicaciones. 
Lo que debe procurar el médium es quitar el obstáculo que 
está en él. Sin esto, sus oraciones y sus súplicas nada hacen. 
No basta que un enfermo diga a su médico: «Deme la salud, 
quiero estar bien». El médico no puede hacer nada si el en-
fermo no hace lo que es necesario». 

4. La privación de comunicarse con ciertos Espíritus ¿sería 
acaso una especie de castigo?  

«En ciertos casos esto podría ser un verdadero castigo, así 
como la posibilidad de comunicarse con ellos es una recom-
pensa que debéis esforzaros por merecer». (Véase Pérdida y 
suspensión de la mediumnidad, § 220). 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIII 

 334 

5. ¿No se puede combatir la influencia de los Espíritus malos 
moralizándolos?  

«Sí, esto es lo que no se hace y es lo que no debe olvidarse 
de hacer, porque a menudo es una tarea que se os ha enco-
mendado y que debéis cumplir con caridad y religiosamente. 
Por medio de sabios consejos se les puede incitar al arrepen-
timiento y activar su adelantamiento». 

¿Cómo puede un hombre tener, con este objeto, una influen-
cia que no tienen los mismos Espíritus?  

«Los Espíritus perversos se aproximan más a los hombres 
que procuran atormentar que a los Espíritus, de los cuales 
se alejan todo lo posible. En este contacto con los humanos, 
cuando encuentran a quienes los moralizan, en un principio 
no los escuchan, se ríen, pero, después, si se les sabe condu-
cir, concluyen por dejarse conmover. Los Espíritus elevados 
solo pueden hablarles en nombre de Dios, y esto los asusta. 
El hombre no tiene ciertamente más poder que los Espíritus 
superiores, pero su lenguaje se identifica mejor con su natu-
raleza, y al ver el ascendiente que puede ejercer en los 
Espíritus inferiores, comprende mejor la solidaridad que 
existe entre el cielo y la tierra.  

»Por lo demás, el ascendiente que el hombre puede ejercer 
sobre los Espíritus está en proporción de su superioridad 
moral. No domina a los Espíritus superiores, ni siquiera a 
aquellos que sin ser superiores son buenos o benévolos, pero 
puede dominar a los Espíritus que le son inferiores en mo-
ralidad». (Véase el § 279). 

6. La subyugación corporal, llevada hasta cierto grado, ¿podría 
tener como consecuencia la locura?  



SOBRE LA OBSESIÓN 

 335 

«Sí, una especie de locura cuya causa es desconocida para el 
mundo, pero que no tiene relación con la locura común. En-
tre los que se tienen por locos hay muchos que no son más 
que subyugados. Les sería necesario un tratamiento moral, 
mientras que se les vuelve verdaderamente locos con los tra-
tamientos corporales. Cuando los médicos conozcan bien el 
espiritismo, sabrán hacer esta distinción, y curarán más en-
fermos que con los baños de chorro». (§ 221). 

7. ¿Qué debemos pensar de aquellos que, viendo algún peligro 
en el espiritismo, creen que el medio de evitarlo es prohibir 
las comunicaciones espíritas?  

«Si bien pueden impedir a ciertas personas comunicarse con 
los Espíritus, no sucede así con las manifestaciones espontá-
neas, hechas a estas mismas personas, porque no pueden 
suprimir a los Espíritus ni impedir su influencia oculta. Esto 
se parece a los niños que se tapan los ojos y creen que nadie 
los ve. Sería una locura querer suprimir algo que ofrece 
grandes ventajas, porque algunos imprudentes pueden abu-
sar de ello. El medio de evitar estos inconvenientes es, por el 
contrario, hacer conocer a fondo esta cuestión». 





 

 

CAPÍTULO XXIV 

IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

POSIBLES PRUEBAS DE IDENTIDAD. DISTINCIÓN 

ENTRE LOS BUENOS Y LOS MALOS ESPÍRITUS. 

CUESTIONES SOBRE LA NATURALEZA Y LA 

IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

Posibles pruebas de identidad 

255. La cuestión de identidad de los Espíritus es una de las más con-
trovertidas, incluso entre los adeptos del espiritismo. En efecto, 
los Espíritus no nos aportan un acta notarial sobre su identidad, 
y es sabido con cuánta facilidad algunos de ellos toman nombres 
prestados. Por esto, después de la obsesión, es una de las mayores 
dificultades del espiritismo práctico, si bien en muchos casos la 
identidad absoluta es una cuestión secundaria y sin importancia 
real. 

La identidad del Espíritu de los personajes antiguos es la más 
difícil de comprobar, y muchas veces imposible, concretándonos 
a la apreciación puramente moral. Se juzga a los Espíritus, como 
a los hombres, por su lenguaje. Si un Espíritu se presenta bajo el 
nombre de Fénelon, por ejemplo, y dice trivialidades o puerilida-
des, está muy claro que no puede ser él. Pero si solo dice cosas 
dignas del carácter de Fénelon y que este mismo no desaprobaría, 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 338 

hay en este caso, si no una prueba material, al menos una proba-
bilidad moral de que pueda ser él. Sobre todo, en este caso, la 
identidad real es una cuestión accesoria. Desde el momento que 
un Espíritu solo dice cosas buenas, poco importa su nombre. 

Se objetará, sin duda, que el Espíritu que adopte un nombre 
supuesto, aun cuando solo sea para decir cosas buenas, no por 
eso dejaría de cometer un fraude y en tal caso no puede ser un 
Espíritu bueno. Aquí es donde hay matices delicados, bastante di-
fíciles de comprender, y que trataremos de desarrollar. 

256. A medida que los Espíritus se purifican y se elevan en la jerarquía 
espiritual, los caracteres distintivos de su personalidad se borran 
hasta cierto punto en la uniformidad de la perfección y, sin em-
bargo, no dejan de conservar su individualidad. Esto sucede a los 
Espíritus superiores y a los Espíritus puros. En esta posición, el 
nombre que tenían en la Tierra, en una de las mil efímeras exis-
tencias corporales por las que pasaron, es una cosa enteramente 
insignificante. Observemos también que los Espíritus son atraídos 
mutuamente por la semejanza de sus cualidades, formando de este 
modo grupos o familias afines. Por otra parte, si consideramos el 
inmenso número de Espíritus que, desde el origen de los tiempos, 
deben haber alcanzado los más elevados planos, y si se compara 
con el número limitado de hombres que dejaron un gran nombre 
sobre la Tierra, se comprenderá que entre los Espíritus superiores 
que pueden comunicarse, la mayor parte no debe tener un nombre 
conocido para nosotros. No obstante, como necesitamos nombres 
para fijar nuestras ideas, pueden tomar el de un personaje cono-
cido cuya naturaleza se identifica del mejor modo con la suya. Por 
esto, nuestros ángeles de la guarda se dan a conocer muy a me-
nudo con el nombre de uno de los santos que veneramos, y por lo 
general con el de aquel por quien tenemos más simpatía. De esto 
se desprende que, si el ángel de la guarda de una persona toma el 
nombre de san Pedro, por ejemplo, no hay ninguna prueba 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 339 

material de que este sea precisamente el apóstol de este nombre. 
Lo mismo puede ser él que un Espíritu por completo desconocido, 
perteneciente a la familia de Espíritus de la que san Pedro forma 
parte. También se deduce que, cualquiera que sea el nombre con 
el que se invoque a su ángel de la guarda, acudirá al llamamiento 
que se le hace, porque es atraído por el pensamiento y el nombre 
le es indiferente. 

Lo mismo sucede cuando un Espíritu superior se comunica 
en forma espontánea adoptando el nombre de un personaje cono-
cido. Nada prueba que este sea el Espíritu de ese personaje, pero 
si lo que dice no desmiente la elevación del carácter de este último, 
hay presunción de que lo sea y en todo caso puede decirse que, si 
no lo es, debe ser un Espíritu del mismo grado y quizá enviado 
por él. En resumen, la cuestión del nombre es secundaria, ya que 
este puede ser considerado como un simple indicio del lugar que 
ocupa el Espíritu en la escala espírita. 

No es lo mismo cuando un Espíritu de un orden inferior se 
reviste de un nombre respetable para dar autoridad a sus pala-
bras. Sucede con tanta frecuencia que no podríamos prevenirnos 
bastante contra esta clase de sustituciones. Gracias a estos nom-
bres fingidos y sobre todo con la ayuda de la fascinación, ciertos 
Espíritus sistemáticos, más orgullosos que sabios, procuran acre-
ditar las ideas más ridículas. 

La cuestión de identidad es, pues, como hemos dicho, poco 
menos que indiferente cuando se trata de instrucciones generales, 
puesto que los mejores Espíritus pueden sustituirse los unos a los 
otros sin que esto tenga consecuencias. Los Espíritus superiores 
forman, por decirlo así, un todo colectivo, cuyas individualidades, 
con pocas excepciones, nos son completamente desconocidas. Lo 
que nos interesa no es su persona, sino su enseñanza. Ahora bien, 
desde el momento que esta enseñanza es buena, poco importa que 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 340 

el que la imparte se llame Pedro o Pablo. Se juzga por su calidad, 
y no por su título. Si un vino es malo, el rótulo no lo hará mejor. 
En cuanto a las comunicaciones íntimas ya es otra cosa, porque 
el individuo, su misma persona es la que nos interesa, y en este 
caso, con razón, procuramos asegurarnos de que el Espíritu que 
acude a nuestro llamamiento es realmente el que deseamos. 

257. La identidad se puede comprobar con mucha más facilidad 
cuando se trata de Espíritus contemporáneos, cuyo carácter y cos-
tumbres se conocen, porque al no haber tenido tiempo de 
despojarse de sus costumbres, precisamente por estas se dan a co-
nocer, constituyendo una de las señales más seguras de identidad. 
El Espíritu puede, sin duda, dar las pruebas que le pidan, pero 
solo lo hace cuando le parece oportuno, y generalmente esta peti-
ción lo hiere, por lo que debe evitarse. Al dejar su cuerpo, el 
Espíritu no se ha despojado de su susceptibilidad, y se incomoda 
con cualquier pregunta que tenga por objeto ponerlo a prueba. 
Hay preguntas que no nos atreveríamos a hacerle cuando estaba 
vivo, por temor a faltar a la educación; ¿por qué, pues, habría que 
tenerle menos respeto después de la muerte? Si un hombre se pre-
senta en un salón diciendo su nombre ¿se le irá a decir, de 
sopetón, que lo pruebe exhibiendo sus títulos, con el pretexto de 
que hay impostores? Este hombre tendría seguramente el derecho 
de recordar a quien lo interpeló las reglas del saber estar. Esto es 
lo que hacen los Espíritus cuando no contestan o se retiran. To-
memos un ejemplo a modo de comparación. Supongamos que el 
astrónomo Arago, cuando vivía, se hubiese presentado en una 
casa donde no lo conocieran y que lo increparan de este modo: 
«Decís que sois Arago, pero como no os conocemos, hacednos el 
favor de probárnoslo contestando a nuestras preguntas: Resolved 
tal problema de astronomía. Decidnos vuestros nombres, apelli-
dos, los de vuestros hijos, lo que hicisteis tal día, a tal hora, etc.» 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 341 

¿Qué hubiera contestado? Pues bien, como Espíritu hará lo que 
hubiera hecho cuando vivía, y los Espíritus hacen lo mismo. 

258. Si bien los Espíritus se niegan a contestar a preguntas pueriles y 
descabelladas que uno habría tenido reparo en hacérselas cuando 
vivían, ellos mismos a menudo y espontáneamente dan pruebas 
irrecusables de su identidad, bien por su carácter, que se revela en 
su lenguaje, por el empleo de palabras que le eran familiares, o 
por la cita de diferentes hechos y particularidades de su vida, des-
conocidas algunas veces por los asistentes y cuya exactitud ha 
podido probarse. Las pruebas de identidad surgen además de una 
multitud de circunstancias imprevistas, que no siempre se presen-
tan al primer golpe de vista, sino en el curso la conversación. 
Conviene, pues, esperarlas sin provocarlas, observando con cui-
dado todas aquellas que pueden desprenderse de la naturaleza de 
las comunicaciones. (Véase el hecho referido en § 70). 

259. Un medio que se emplea algunas veces con buen resultado para 
asegurarse de la identidad, cuando el Espíritu que se comunica 
despierta sospecha, consiste en hacerle afirmar, en nombre de 
Dios todopoderoso, que es el mismo que dice ser. Sucede a me-
nudo que el que toma un nombre usurpado, retrocede ante un 
sacrilegio y después de haber empezado a escribir: Yo afirmo en 
nombre de... se para y traza con cólera líneas sin sentido, o rompe 
el lápiz. Si es más hipócrita, elude la cuestión por una restricción 
mental, escribiendo, por ejemplo: Os aseguro que digo la verdad, 
o bien, Atestiguo, en nombre de Dios, que soy yo quien os habla, 
etc. Pero los hay que no son tan escrupulosos y juran todo lo que 
se les pida. Uno de ellos se comunicó con un médium diciendo que 
era Dios, y el médium, muy honrado por tan alto favor, no vaciló 
en creerle. Evocado por nosotros, el Espíritu no se atrevió a sos-
tener tal impostura, y dijo: «Yo no soy Dios, pero soy su hijo». 
—«Entonces, ¿sois Jesús? Esto no es probable, porque Jesús es 
demasiado elevado para emplear un subterfugio. ¿Os atrevéis 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 342 

pues a afirmar, en nombre de Dios, que sois Cristo?» —«Yo no 
digo que sea Jesús. Digo que soy el hijo de Dios, porque soy una 
de sus criaturas». 

Debe deducirse de esto que la negativa de un Espíritu a afir-
mar su identidad en nombre de Dios es siempre una prueba 
manifiesta de que el nombre que ha tomado es falso, pero que la 
afirmación solo es una presunción y no una prueba segura. 

260. Entre las pruebas de identidad, también puede incluirse la seme-
janza de la escritura y de la firma. Pero, como no es dado a todos 
los médiums obtener este resultado, no siempre es una garantía 
suficiente. En el mundo de los Espíritus hay tantos falsificadores 
como en este. Por tanto, la semejanza de la escritura es solo una 
presunción de identidad, que no adquiere valor sino por las cir-
cunstancias que la acompañan. Lo mismo sucede con todas las 
señales materiales que algunos proponen como talismanes inimi-
tables por los Espíritus mentirosos. Para los que se atreven a jurar 
en nombre de Dios en falso, o falsificar una firma, un signo ma-
terial cualquiera no puede ofrecerles mayor obstáculo. La mejor 
de todas las pruebas de identidad está en el lenguaje y las circuns-
tancias casuales. 

261. Sin duda se dirá que, si un Espíritu puede imitar una firma, del 
mismo modo puede imitar el lenguaje. Esto es verdad. Hemos 
visto que algunos Espíritus tomaban descaradamente el nombre 
de Cristo y, para engañar mejor, simulaban el estilo evangélico y 
prodigaban a diestro y a siniestro estas palabras bien conocidas: 
En verdad, en verdad os digo. No obstante, cuando se estudiaba 
el conjunto sin prejuicios, cuando se escudriñaba el fondo de los 
pensamientos y la importancia de las expresiones, cuando al lado 
de las bellas máximas de caridad se veían recomendaciones pue-
riles y ridículas, hubiera sido preciso estar fascinado para 
equivocarse. Sí, ciertas partes de la forma material del lenguaje 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 343 

pueden ser imitadas, pero no el pensamiento. Jamás la ignorancia 
imitará el verdadero saber, y el vicio jamás imitará la verdadera 
virtud. Siempre habrá algo que adivinará sus intenciones, y enton-
ces es cuando el médium, así como el evocador, necesitan de toda 
su perspicacia y criterio para distinguir la verdad de la mentira. 
Deben persuadirse de que los Espíritus perversos son capaces de 
todas las estratagemas, y cuanto más elevado es el nombre bajo el 
cual se manifiestan, más desconfianza deben inspirar. ¡Cuántos 
médiums ha habido que han tenido comunicaciones apócrifas fir-
madas por Jesús, María o un santo venerado! 

Distinción entre los Espíritus buenos y los 
malos  

262. Si la identidad absoluta de los Espíritus es, en muchos casos, una 
cuestión accesoria y sin importancia, no sucede lo mismo con la 
distinción entre los buenos y malos Espíritus. Su individualidad 
puede sernos indiferente, pero su cualidad no lo es jamás. En to-
das las comunicaciones instructivas, donde más debe concentrarse 
la atención es en esta distinción, porque solo esta puede darnos la 
medida de la confianza que debemos tener con el Espíritu que se 
manifiesta, cualquiera que sea el nombre que utilice. El Espíritu 
que se manifiesta, ¿es bueno o malo? ¿A qué grado de la escala 
espírita pertenece? Aquí está la cuestión principal. (Véase la Es-
cala espírita, en El Libro de los Espíritus, § 100). 

263. Se juzga a los Espíritus –hemos dicho– como se juzga a los hom-
bres: por su lenguaje. Supongamos que un hombre reciba veinte 
cartas de personas que le son desconocidas. Por el estilo, por los 
pensamientos, por una multitud de señales conocerá las que son 
instruidas o ignorantes, finas o mal educadas, superficiales, 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 344 

profundas, frívolas, orgullosas, serias, ligeras, sentimentales, etc. 
Lo mismo sucede con los Espíritus. Se les debe considerar como 
corresponsales que jamás hemos visto, y preguntarnos qué es lo 
que se pensaría del saber y del carácter de un hombre que dijera 
o escribiera semejantes cosas. Se puede establecer como regla in-
variable y sin excepción, que el lenguaje de los Espíritus está 
siempre en proporción de su grado de elevación. Los Espíritus 
realmente superiores no solo dicen grandes cosas, sino que las di-
cen en términos que excluyen de la manera más absoluta toda 
trivialidad. Por buenas que sean estas cosas, si están empañadas 
con una sola expresión que indique bajeza, es una señal indudable 
de su inferioridad y, con mucha más razón, si el conjunto de las 
comunicaciones hiere la decencia por su grosería. Su lenguaje des-
cubre siempre su origen, ya sea por el pensamiento que manifiesta 
o por su forma, y aun cuando un Espíritu quiera engañarnos sobre 
su pretendida superioridad, bastará conversar algún tiempo con 
él para conocerlo. 

264. La bondad y la benevolencia son también atributos esenciales de 
los Espíritus depurados. No albergan odio ni por los hombres ni 
por los Espíritus. Se compadecen de las debilidades, critican los 
errores, pero siempre con moderación y sin aversión ni animosi-
dad. Si se admite que los Espíritus verdaderamente buenos solo 
pueden querer el bien y decir cosas buenas, se deducirá en conse-
cuencia que el lenguaje de los Espíritus que manifieste falta de 
bondad y benevolencia no dimana de un Espíritu bueno. 

265. La inteligencia está lejos de ser una señal segura de superioridad, 
porque la inteligencia y la moral no siempre marchan juntas. Un 
Espíritu puede ser bueno, benévolo y tener conocimientos limita-
dos, mientras que un Espíritu inteligente e instruido puede ser 
muy inferior en moralidad. 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 345 

Se cree generalmente que, si se pregunta al Espíritu de un 
hombre que ha sido sabio en una especialidad sobre la Tierra, se 
obtendrá con más facilidad la verdad. Esto es lógico, pero no es 
siempre verdadero. La experiencia demuestra que los sabios, lo 
mismo que los otros hombres, y sobre todo aquellos que hace 
poco han dejado la Tierra, aún están bajo la influencia de los pre-
juicios de la vida corporal, pues, no se desprenden 
inmediatamente del espíritu de sistema.26 Puede suceder, pues, que 
bajo la influencia de las ideas que tuvieron cuando vivían y con 
las cuales conquistaron un título de gloria, vean menos claro de 
lo que nosotros creemos. No damos este principio como una re-
gla, ni mucho menos. Decimos únicamente que esto se ve y que, 
por consiguiente, su ciencia humana no siempre es una prueba de 
infalibilidad como Espíritu. 

266. Sometiendo todas las comunicaciones a un examen escrupuloso, 
escudriñando y analizando el pensamiento y las expresiones como 
se hace cuando se trata de juzgar una obra literaria, rechazando 
sin vacilar todo lo que falte a la lógica y al buen sentido, todo lo 
que desmienta el carácter del Espíritu que se supone se manifiesta, 
se desanima a los Espíritus falaces, que acaban por retirarse, bien 
convencidos de que no pueden engañarnos. Lo repetimos, este es 
el único medio, pero es infalible, porque ninguna mala comunica-
ción puede resistirse a una crítica rigurosa. Los Espíritus buenos 
nunca se ofenden por esto, puesto que ellos mismos lo aconsejan, 
y porque nada tienen que temer del examen. Solo los malos son 
los que se disgustan y quieren disuadirnos de tal examen, porque 
tienen todo que perder, y por lo mismo prueban lo que son. 

 
26 Espíritu de sistema hace referencia «al que se obstina en una idea y no considera las 

cosas más que en la medida en que favorecen su prejuicio». (Lalande, A. Vocabulario técnico 
y crítico de la filosofía. Buenos Aires, 1953, en línea). (N. de L.G.) 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 346 

Aquí tenemos un consejo dado por san Luis sobre este 
asunto: 

«Cualquiera que sea la confianza legítima que os inspiren los 
Espíritus que presiden vuestros trabajos, la recomendación que 
no nos cansaremos de repetir y que siempre deberíais tener pre-
sente en la memoria cuando os entregáis a vuestros estudios, es 
que ponderéis y maduréis, que sometáis al control de la razón más 
severa todas las comunicaciones que recibáis. Y desde el momento 
en que un punto os parezca sospechoso, dudoso u oscuro, no des-
cuidéis pedir las explicaciones necesarias para saber a qué 
ateneros». 

267. Pueden resumirse los medios para reconocer la calidad de los Es-
píritus en los principios siguientes: 

1. No hay otro criterio para discernir el valor de los Espíritus 
que el buen sentido. Toda formula que con este fin den los 
mismos Espíritus es absurda y no puede dimanar de Espíri-
tus superiores. 

2. Se juzga a los Espíritus por su lenguaje y por sus acciones. 
Las acciones de los Espíritus son los sentimientos que inspi-
ran y los consejos que dan. 

3. Dado que los Espíritus buenos solo pueden decir y hacer el 
bien, todo lo que es malo no puede proceder de un Espíritu 
bueno. 

4. Los Espíritus superiores tienen siempre un lenguaje digno, 
noble, elevado y sin mezcla de ninguna trivialidad. Todo lo 
dicen con sencillez y modestia. Jamás se vanaglorian ni ha-
cen ostentación de su saber ni de su posición entre los otros. 
En cambio, el lenguaje de los Espíritus inferiores o vulgares 
siempre presenta algún reflejo de las pasiones humanas. 
Toda expresión que denote bajeza, suficiencia, arrogancia, 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 347 

presunción o acritud es un indicio característico de inferio-
ridad o superchería, si el Espíritu se presenta con un nombre 
respetable y venerado. 

5. No se debe juzgar a los Espíritus por la forma material y la 
corrección de su estilo, sino sondear el sentido íntimo, exa-
minar sus palabras, y sopesarlas fríamente, con madurez y 
sin prevención. Toda desviación de la lógica, de la razón y 
de la prudencia, no puede dejar duda sobre su origen, cual-
quiera que sea el nombre con que se disfrace el Espíritu. (§ 
224). 

6. El lenguaje de los Espíritus elevados es siempre idéntico, si 
no en la forma, al menos en el fondo. Los pensamientos son 
los mismos, cualquiera que sea el tiempo y el lugar. Pueden 
ser más o menos desarrollados, según las circunstancias, las 
necesidades, y la facilidad de comunicarse, pero no serán 
contradictorios. Si dos comunicaciones que llevan el mismo 
nombre se contradicen, una de las dos es evidentemente apó-
crifa y la verdadera será aquella en la que NADA desmienta 
el carácter conocido del personaje. Entre dos comunicacio-
nes firmadas, por ejemplo, por san Vicente de Paul, una 
predicando la unión y la caridad, y la otra dirigida a sembrar 
la discordia, no hay persona sensata que pueda equivocarse. 

7. Los Espíritus buenos solo dicen lo que saben, y se callan o 
confiesan su ignorancia sobre lo que no saben. Los malos 
hablan de todo con seguridad, sin preocuparse por la ver-
dad». Toda herejía científica notoria, todo principio que 
choque con el buen sentido, manifiesta fraude si el Espíritu 
quiere pasar por un Espíritu ilustrado. 

8. Se reconocen también los Espíritus superficiales por la faci-
lidad con que profetizan el porvenir y precisan hechos 
materiales que no nos está permitido conocer. Los Espíritus 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 348 

buenos pueden hacer presentir cosas futuras cuando este co-
nocimiento pueda ser útil, pero jamás precisan fechas. Todo 
anuncio de un acontecimiento con fecha determinada es in-
dicio de una mistificación. 

9. Los Espíritus superiores se expresan sencillamente, sin ser 
prolijos. Su estilo es conciso, sin excluir la poesía de las ideas 
y de las expresiones, claro, inteligible para todos, y no re-
quiere esfuerzo para ser comprendido. Tienen el arte de 
decir muchas cosas en pocas palabras, porque cada palabra 
tiene su valor. Los Espíritus inferiores, o falsos sabios, ocul-
tan con palabras huecas y enfáticas el vacío de sus 
pensamientos. Su lenguaje es a menudo pretencioso, ridículo 
u oscuro a fuerza de querer parecer profundo. 

10. Los Espíritus buenos nunca mandan: no se imponen, sino 
que aconsejan y, si no se les escucha, se retiran. Los malos 
son imperiosos, dan órdenes, quieren ser obedecidos, pero 
no se van aun cuando se les pida. Todo Espíritu que se im-
pone revela su origen. Son excluyentes y absolutos en sus 
opiniones y pretenden que solo ellos tienen el privilegio de 
la verdad. Exigen una creencia ciega y no quieren sujetarse 
a la razón, porque saben que la razón les quitaría la máscara. 

11. Los Espíritus buenos no adulan. Cuando uno obra bien lo 
aprueban, pero siempre con reserva. Los malos hacen un elo-
gio exagerado, estimulan el orgullo y la vanidad, mientras 
predican la humildad, y procuran exaltar la importancia per-
sonal de aquellos cuya voluntad quieren captar. 

12. Los Espíritus superiores no hacen caso de las puerilidades de 
la forma en cualquier cosa. Solo los Espíritus vulgares pue-
den dar importancia a detalles mezquinos, incompatibles 
con las ideas verdaderamente elevadas. Toda prescripción 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 349 

minuciosa es una señal segura de inferioridad y engaño por 
parte de un Espíritu que toma un nombre imponente. 

13. Es preciso desconfiar de los nombres extravagantes y ridícu-
los que toman ciertos Espíritus para imponer su credulidad. 
Sería soberanamente absurdo tomar estos nombres en serio. 

14. Igualmente hay que desconfiar de los Espíritus que se pre-
sentan muy fácilmente con nombres extremadamente 
venerados, y no aceptar sus palabras sino con la más mayor 
reserva. En esto, sobre todo, se necesita una comprobación 
severa, porque a menudo es una máscara con que se cubren 
para hacer creer en sus pretendidas relaciones íntimas con 
Espíritus adelantados. Por este medio, adulan la vanidad del 
médium y se aprovechan de ella para inducirlo muchas veces 
a acciones lamentables o ridículas. 

15. Los Espíritus buenos son muy escrupulosos sobre las accio-
nes que puedan aconsejar. En todo caso, siempre tienen un 
objetivo serio y eminentemente útil. Deben, pues, mirarse 
como sospechosas todas aquellas que no tengan este carácter 
o sean condenadas por la razón, y reflexionar con madurez 
antes de emprenderlas, porque uno se expondría a desagra-
dables mistificaciones. 

16. Se reconoce también a los buenos Espíritus por su prudente 
reserva en todas las cosas que pueden comprometer. Les des-
agrada desvelar el mal. Los Espíritus superficiales o 
malévolos se complacen en resaltarlo. Mientras que los bue-
nos procuran endulzar las contrariedades y predican la 
indulgencia, los malos las exageran y siembran la cizaña con 
insinuaciones pérfidas. 

17. Los Espíritus buenos prescriben solo el bien. Toda máxima, 
todo consejo que no esté estrechamente conforme con la más 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 350 

pura caridad evangélica no puede ser obra de Espíritus bue-
nos. 

18. Los Espíritus buenos aconsejan siempre cosas perfectamente 
racionales. Cualquier recomendación que se apartase de la 
línea recta del buen sentido o de las leyes inmutables de la 
naturaleza indica ser de un Espíritu limitado y, por consi-
guiente, poco digno de confianza. 

19. Los Espíritus malos o simplemente imperfectos se delatan a 
sí mismos por signos materiales con los cuales nadie podría 
equivocarse. Su acción sobre el médium es algunas veces vio-
lenta, y provoca en él movimientos bruscos y sacudidas, una 
agitación febril y convulsiva, que contrasta con la calma y la 
dulzura de los Espíritus buenos. 

20. Los Espíritus imperfectos se aprovechan muchas veces de los 
medios de comunicación, disponiendo de estos para dar con-
sejos pérfidos. Incitan la desconfianza y la animosidad 
contra los que les son antipáticos y, sobre todo, son objeto 
de su animadversión aquellos que pueden quitar la máscara 
a sus imposturas. 

Los hombres débiles son su punto de mira para inducirlos al 
mal. Empleando sucesivamente sofismas, sarcasmos, inju-
rias y hasta señales materiales de su poder oculto para 
convencer mejor, procuran separarlos de la senda de la ver-
dad. 

21. El Espíritu de los hombres que han tenido en la Tierra una 
preocupación única, moral o material, si no están separados 
de la influencia de la materia, están aún bajo el dominio de 
las ideas terrestres y llevan consigo una parte de sus prejui-
cios, predilecciones, e incluso manías que tenían aquí bajo. 
Esto puede conocerse muy bien por su lenguaje. 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 351 

22. Los conocimientos con que ciertos Espíritus muchas veces se 
adornan con ostentación no constituyen una señal de supe-
rioridad. La inalterable pureza de sentimientos morales es, a 
este respecto, la verdadera piedra de toque. 

23. No basta con preguntar a un Espíritu para conocer la ver-
dad. Ante todo, es necesario saber a quién se dirige uno, 
porque los Espíritus inferiores, ignorantes como son, tratan 
con frivolidad las cuestiones más serias. 

No basta tampoco que un Espíritu haya sido un gran hom-
bre en la Tierra para tener en el mundo de los Espíritus la 
ciencia soberana. Solo la virtud, al purificarlo, puede acer-
carlo a Dios y extender sus conocimientos. 

24. Las bromas de los Espíritus superiores son a menudo finas y 
sutiles, pero nunca triviales. En los Espíritus burlones que no 
son groseros, la sátira mordaz es a menudo oportuna. 

25. Estudiando con cuidado el carácter de los Espíritus que se 
presentan, sobre todo desde el punto de vista moral, se reco-
nocerá su naturaleza y el grado de confianza que se les puede 
conceder. El buen sentido no podría equivocarse. 

26. Para juzgar a los Espíritus, así como para juzgar a los hom-
bres, antes es preciso saber juzgarse a sí mismo. 
Desgraciadamente, hay muchas personas que toman su opi-
nión personal como medida exclusiva de lo bueno y lo malo, 
de lo verdadero y lo falso. Todo lo que contradice su manera 
de ver, sus ideas, el sistema que han concebido o adoptado, 
es malo a sus ojos. Tales gentes faltan evidentemente a la 
primera cualidad necesaria para una sana apreciación: la 
rectitud de juicio; pero no se lo creen así, y es el defecto sobre 
el cual uno se hace más ilusión. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 352 

Todas estas instrucciones dimanan de la experiencia y de la 
enseñanza dada por los Espíritus. Las completamos con las 
contestaciones dadas por ellos sobre los puntos más impor-
tantes. 

268. Preguntas sobre la naturaleza y la identidad de los Espíritus. 

1. ¿Por qué señales se puede reconocer la superioridad o infe-
rioridad de los Espíritus?  

«Por su lenguaje, como distinguís a un atolondrado de un 
hombre sensato. Ya lo hemos dicho, los Espíritus superiores 
nunca se contradicen y solo dicen cosas buenas. Solo quieren 
el bien, esta es su preocupación. Los Espíritus inferiores aún 
están bajo el dominio de las ideas materiales, sus discursos 
se resienten de su ignorancia y de su imperfección. Solo a los 
Espíritus superiores les es dado conocer todas las cosas y 
juzgarlas sin pasión». 

2. La ciencia en un Espíritu, ¿es siempre una señal cierta de su 
elevación? 

«No, porque si aún está bajo la influencia de la materia, 
puede conservar vuestros vicios y prejuicios. Hay personas 
en este mundo que son excesivamente celosas y orgullosas. 
¿Creéis acaso que dejan estas imperfecciones cuando mue-
ren? Después de su partida, especialmente en aquellas 
personas que han tenido pasiones muy marcadas, perma-
nece una especie de atmósfera que las envuelve, y conserva 
todas esas cosas malas. 

»Estos Espíritus, medio imperfectos, son más temibles que 
los Espíritus malos, porque la mayoría reúnen la astucia y el 
orgullo con la inteligencia. Por su pretendido saber, se im-
ponen a las personas sencillas e ignorantes, que aceptan sin 
comprobación sus absurdas y mentirosas teorías. Aun 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 353 

cuando estas no pudiesen prevalecer contra la verdad, no 
por eso dejan de hacer un mal momentáneo, porque ponen 
trabas a la marcha del espiritismo, cegando a los médiums 
fácilmente sobre el mérito de lo que se les comunica. Esto es 
lo que requiere un estudio intenso por parte de los espíritas 
ilustrados y de los médiums. Toda su atención debe dirigirse 
a distinguir lo verdadero de lo falso». 

3. Muchos Espíritus protectores se designan con nombres de 
santos o personajes conocidos, ¿qué debemos pensar con 
respecto a esto?  

«Todos los nombres de santos y personajes conocidos no 
bastarían para proveer de nombre a los Espíritus protectores 
de los seres humanos. Entre los Espíritus, son pocos los que 
tienen un nombre conocido sobre la Tierra. Por eso muchas 
veces no se nombran. Pero como casi siempre queréis un 
nombre, entonces para satisfaceros toman el de un hombre 
que conocéis y respetáis». 

4. Ese nombre prestado ¿puede ser considerado como un 
fraude?  

«Sería un fraude si lo adoptara un Espíritu malo que qui-
siera engañar. Pero cuando es para el bien, Dios permite que 
suceda de este modo entre los Espíritus de un mismo orden, 
porque entre ellos hay solidaridad y semejanza de pensa-
mientos». 

5. De este modo, cuando un Espíritu protector dice ser san Pa-
blo, por ejemplo, ¿no es cierto que sea el propio Espíritu o 
alma del apóstol de este nombre?  

«De ninguna manera, porque encontráis miles de personas 
a quienes se ha dicho que su ángel de la guarda es san Pablo, 
u otro. Pero ¿qué os importa, si el Espíritu que os protege es 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 354 

tan elevado como san Pablo? Ya os lo he dicho, como os 
hace falta un nombre, adoptan uno para que podáis lla-
marlo y reconocerlo, así como vosotros tenéis nombres de 
pila para distinguiros de los demás miembros de vuestra fa-
milia. De la misma manera, pueden tomar los de los 
arcángeles Rafael, Miguel, etc., sin que eso tenga consecuen-
cias. 

»Por lo demás, cuanto más elevado es un Espíritu, más se 
multiplica su irradiación. Creed, entonces, que un Espíritu 
protector de un orden superior puede tener bajo su tutela a 
centenares de encarnados. Entre vosotros, en la Tierra, te-
néis notarios que se encargan de los negocios de cien o 
doscientas familias. ¿Por qué, querríais que nosotros, espiri-
tualmente hablando, fuésemos menos aptos para la 
dirección moral de los hombres que aquellos para la direc-
ción de sus intereses materiales?» 

6. ¿Por qué los Espíritus que se comunican toman a menudo 
nombres de santos?  

«Se identifican con las costumbres de aquellos a quienes ha-
blan, y adoptan nombres de tal naturaleza que puedan 
causar la mayor impresión en los seres humanos, según sus 
creencias». 

7. Ciertos Espíritus superiores a quienes se evoca, ¿vienen siem-
pre en persona, o bien, como creen algunos, solo envían a 
otros Espíritus representantes encargados de transmitir su 
pensamiento?  

«¿Por qué no han de venir personalmente, si pueden ha-
cerlo? Pero si el Espíritu no puede venir, entonces por fuerza 
será un representante». 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 355 

8. ¿Está el representante lo bastante esclarecido para contestar 
como lo haría el Espíritu que lo envía?  

«Los Espíritus superiores saben a quién confían el cuidado 
de reemplazarlos. Por lo demás, cuanto más elevados son los 
Espíritus, más se confunden en un pensamiento común, de 
tal modo que para ellos la personalidad es indiferente, y lo 
mismo debe ser para vosotros. ¿Creéis acaso que en el 
mundo de los Espíritus superiores solo existen los que voso-
tros habéis conocido en la Tierra capaces de instruiros? 
Estáis de tal modo inclinados a creeros el centro del Universo, 
que siempre pensáis que fuera de vuestro mundo no hay 
nada. Verdaderamente os parecéis a esos salvajes que nunca 
han salido de su isla y creen que el mundo no va más allá». 

9. Comprendemos que sea así cuando se trata de una ense-
ñanza seria. Pero ¿cómo permiten los Espíritus elevados que 
los Espíritus de baja esfera usurpen nombres respetables 
para inducir al error por medio de máximas muchas veces 
perversas?  

«Lo hacen sin su permiso. ¿No sucede lo mismo entre voso-
tros? Los que engañan de este modo serán castigados, 
creedlo, y su castigo será proporcional a la gravedad de su 
impostura. Además, si no fueseis imperfectos, no tendríais 
alrededor vuestro sino buenos Espíritus, y si sois engañados, 
solo debéis culparos a vosotros mismos. Dios permite que 
suceda de este modo para probar vuestra perseverancia y 
vuestro juicio, y enseñaros a distinguir la verdad del error. 
Si no lo hacéis es porque no estáis bastante elevados y tenéis 
aún necesidad de lecciones de experiencia». 

10. Los Espíritus poco adelantados, pero animados de buenas 
intenciones y del deseo de progresar, ¿no son algunas veces 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 356 

delegados para reemplazar a un Espíritu superior, a fin de 
proporcionarle la ocasión de ejercitarse en la enseñanza?  

«Nunca sucede así en los grandes centros, quiero decir, en 
los centros serios y para una enseñanza general. Esos Espí-
ritus poco adelantados que se presentan lo hacen siempre 
por su propia cuenta, o como decís, para ejercitarse. Por eso 
sus comunicaciones, aunque buenas, llevan siempre las mar-
cas de su inferioridad. Cuando son delegados, lo son 
únicamente para las comunicaciones poco importantes, y 
para las que se pueden llamar personales». 

11. Las comunicaciones espíritas ridículas están algunas veces 
mezcladas con máximas muy buenas. ¿Cómo conciliar esta 
anomalía que parecería indicar la presencia simultánea de 
buenos y malos Espíritus?  

«Los Espíritus malos, o los superficiales, se entrometen tam-
bién para expresar sentencias, sin reparar mucho en el 
alcance o significado. ¿Acaso todos aquellos que las dan en-
tre vosotros, los tenéis por hombres superiores? No, los 
Espíritus buenos y malos no se asocian. La presencia de los 
buenos Espíritus la reconoceréis en la uniformidad cons-
tante de las buenas comunicaciones». 

12. Los Espíritus que inducen al error, ¿lo hacen siempre a sa-
biendas?  

«No, hay Espíritus buenos, pero ignorantes, y que pueden 
equivocarse de buena fe. Cuando son conscientes de su in-
suficiencia, se convencen de ello y solo dicen lo que saben». 

13. Cuando un Espíritu da una comunicación falsa, ¿lo hace 
siempre con una intención malévola?  

«No. Si es un Espíritu superficial, se divierte mistificando y 
no tiene otro objetivo». 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 357 

14. Puesto que ciertos Espíritus pueden engañar con su lenguaje, 
¿pueden también adoptar una apariencia falsa ante de un 
médium vidente?  

«Esto sucede, pero con más dificultad. En todos los casos, 
nunca tiene lugar sino con un objetivo que los mismos Espí-
ritus malos no conocen. Sirven de instrumentos para dar una 
lección. El médium vidente puede ver Espíritus superficiales 
y mentirosos, así como otros los oyen o escriben bajo su in-
fluencia. Los Espíritus ligeros pueden aprovecharse de esta 
disposición para engañarlo con falsas apariencias. Esto de-
pende de las cualidades del propio Espíritu del médium». 

15. Para no ser engañado, ¿basta con estar animado de buenas 
intenciones? Y los hombres verdaderamente serios, que no 
mezclan en sus estudios ningún sentimiento de vana curiosi-
dad, ¿están expuestos a ser engañados?  

«Evidentemente menos que los otros; pero el hombre siem-
pre tiene algunos defectos que atraen a los Espíritus 
burlones. Se cree fuerte y muchas veces no lo es. Debe, pues, 
desconfiar de la debilidad que nace del orgullo y de los pre-
juicios. Nunca se tienen bastante en cuenta estas dos causas, 
de las que los Espíritus se aprovechan. Adulando las manías, 
están seguros de salirse con la suya». 

16. ¿Por qué permite Dios que los Espíritus malos se comuni-
quen y digan cosas reprobables?  

«Aun en aquello que es muy malo, hay una enseñanza. A 
vosotros corresponde sacar provecho de ello. Es muy nece-
sario que haya comunicaciones de todas clases para 
enseñaros a distinguir los Espíritus buenos de los malos y 
serviros a vosotros mismos de espejo». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 358 

17. ¿Pueden los Espíritus, por medio de las comunicaciones es-
critas, inspirar desconfianza injusta sobre ciertas personas y 
hacer que riñan los amigos?  

«Los Espíritus perversos y celosos pueden hacer el mal de la 
misma manera que hacen los hombres. Por esto es menester 
tener cuidado. Los Espíritus superiores son siempre pruden-
tes y reservados cuando tienen que reprochar. No hablan 
mal, sino que advierten con delicadeza. Si quieren que, por 
su propio interés, dos personas dejen de verse, crearán inci-
dentes que las separen de una manera natural. Un lenguaje 
destinado a sembrar la discordia y la desconfianza es siem-
pre producto de un Espíritu malo, cualquiera que sea el 
nombre que adopte. Así pues, no acojáis sino con circuns-
pección lo malo que un Espíritu pueda decir de cualquiera 
de vosotros, sobre todo cuando un Espíritu bueno os haya 
hablado bien de él, y también desconfiad de vosotros mis-
mos y de vuestras prevenciones. De las comunicaciones de 
los Espíritus, tomad solo lo que tengan de bueno, grande, 
racional, y que vuestra conciencia apruebe». 

18. Por la facilidad con la cual los Espíritus malos se entrometen 
en las comunicaciones, parece que nunca se puede estar se-
guro de obtener la verdad.  

«Sí, puesto que tenéis un juicio para apreciarlas. Al leer una 
carta, sabéis reconocer si es un grosero o un hombre bien 
educado, un necio o un sabio aquel que os escribe. ¿Por qué 
no podríais hacerlo cuando los Espíritus os escriben? Si re-
cibís una carta de un amigo que está lejos, ¿qué os prueba 
que es suya? Su caligrafía, diréis. Pero ¿acaso no hay falsifi-
cadores que imitan todas las escrituras y tunantes que 
pueden conocer vuestros asuntos? Sin embargo, hay señales 
con las cuales no os equivocaréis. Lo mismo sucede con los 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 359 

Espíritus. Figuraos, pues, que es un amigo el que os escribe, 
o que leéis la obra de un escritor, y juzgad por los mismos 
medios». 

19. ¿Podrían los Espíritus superiores impedir que los Espíritus 
malos adopten nombres falsos?  

«Ciertamente que pueden, pero cuanto peores son los Espí-
ritus, más testarudos son, y a menudo se resisten a las 
órdenes. Es muy necesario también que sepáis que los Espí-
ritus superiores se interesan por unas personas más que por 
otras, y cuando lo juzgan necesario, saben preservarlas de la 
mentira. Contra estas personas los Espíritus mentirosos son 
impotentes». 

20. ¿Cuál es el motivo de esta parcialidad?  

«No es parcialidad, es justicia. Los Espíritus buenos se in-
teresan por aquellos que hacen caso de sus consejos y por 
los que trabajan formalmente para su propia mejora. Son 
sus preferidos y los secundan, pero se preocupan poco de 
aquellos con quienes pierden su tiempo en hermosas pala-
bras que no son escuchadas». 

21. ¿Por qué permite Dios que los Espíritus malos cometan el 
sacrilegio de tomar falsamente nombres venerados?  

«También podríais preguntar por qué Dios permite que los 
hombres mientan y blasfemen. Los Espíritus, como los hom-
bres, tienen su libre albedrío, tanto para el bien como para 
el mal, pero ni a unos ni a otros les faltará la justicia de 
Dios». 

22. ¿Hay fórmulas eficaces para echar fuera a los Espíritus men-
tirosos?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 360 

«Las fórmulas son materiales. Un buen pensamiento hacia a 
Dios, vale más». 

23. Ciertos Espíritus han dicho que tenían signos graficos inimi-
tables, especie de emblemas que permiten reconocerlos y 
comprobar su identidad. ¿Es esto verdad?  

«Los Espíritus superiores no tienen otras señales para ha-
cerse reconocer que la superioridad de sus ideas y de su 
lenguaje. Todos los Espíritus pueden imitar un signo mate-
rial. En cuanto a los inferiores, se traicionan a sí mismos de 
tantos modos, que hay que ser ciego para dejarse engañar». 

24. Los Espíritus mentirosos ¿pueden también fingir el pensa-
miento?  

«Fingen el pensamiento, como los decorados de teatro fin-
gen la naturaleza». 

25. Parece, de este modo, que siempre es fácil descubrir la falsi-
ficación por medio de un estudio atento.  

«No lo dudéis. Los Espíritus no engañan sino a los que se 
dejan engañar. Pero es necesario tener ojos de comerciante 
de diamantes para distinguir la verdadera piedra de la falsa. 
Así pues, el que no sepa distinguir la piedra preciosa de la 
falsa, que se dirija al lapidario». 

26. Hay personas que se dejan seducir por un lenguaje enfático, 
que valoran más las palabras que las ideas, y que toman 
también las ideas falsas y vulgares por ideas sublimes. 
¿Cómo podrían esas personas, que ni siquiera son aptas 
para juzgar las obras de los hombres, juzgar las de los Espí-
ritus?  

«Cuando estas personas tienen bastante modestia para re-
conocer su insuficiencia, no se fían de ellas mismas. Pero 



IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS 

 361 

cuando por orgullo se creen más capaces de lo que son, su-
fren la pena de su tonta vanidad. Los Espíritus mentirosos 
saben muy bien a quién se dirigen. Hay personas sencillas y 
poco instruidas, que son más difíciles de engañar que otras 
que tienen mucho ingenio y saber. Adulando las pasiones, 
hacen del hombre todo lo que quieren». 

27. En la escritura, los Espíritus malos ¿se delatan algunas veces 
por señales materiales involuntarias?  

«Los hábiles no lo hacen; los torpes se descubren. Todo 
signo inútil y pueril es un indicio cierto de inferioridad. Los 
Espíritus elevados nada hacen inútil». 

28. Muchos médiums reconocen a los Espíritus buenos y malos 
por la impresión agradable o desagradable que sienten al 
acercarse. Preguntamos si la impresión desagradable, la agi-
tación convulsiva, el malestar, en una palabra, ¿son siempre 
indicios de la mala naturaleza de los Espíritus que se mani-
fiestan?  

«El médium experimenta las sensaciones del estado en que 
se encuentra el Espíritu que viene a él. Cuando el Espíritu es 
feliz, está tranquilo, ligero y sosegado. Cuando es desgra-
ciado, está agitado, febril, y esta agitación pasa 
naturalmente al sistema nervioso del médium. Por lo demás, 
lo mismo sucede al hombre en la Tierra: el que es bueno, 
está sereno y tranquilo; el que es malo está siempre agi-
tado». 

OBSERVACIÓN. Hay médiums de una impresionabilidad nerviosa 
más o menos grande, por esto la agitación no podría ser conside-
rada como una regla absoluta. En esto, como en todas las cosas, 
es menester tener en cuenta las circunstancias. El carácter penoso 
y desagradable de la impresión es un efecto de contraste, porque 
si el Espíritu del médium simpatiza con el Espíritu malo que se 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIV 

 362 

manifiesta, estará poco o nada afectado. Por lo demás, es preciso 
no confundir la rapidez de la escritura, que depende de la extrema 
flexibilidad de ciertos médiums, con la agitación convulsiva que 
los médiums más lentos pueden experimentar al contacto con Es-
píritus imperfectos. 



 

 

CAPÍTULO XXV 

SOBRE LAS EVOCACIONES 

CONSIDERACIONES GENERALES. ESPÍRITUS A LOS 

QUE SE PUEDE EVOCAR. LENGUAJE QUE DEBE 

EMPLEARSE CON LOS ESPÍRITUS. UTILIDAD DE LAS 

EVOCACIONES PARTICULARES. PREGUNTAS SOBRE 

LAS EVOCACIONES. EVOCACIÓN DE ANIMALES. 

EVOCACIÓN DE PERSONAS VIVAS. TELEGRAFÍA 

HUMANA 

Consideraciones generales 

269. Los Espíritus pueden comunicarse espontáneamente o acudir a 
nuestro llamamiento, es decir, por medio de la evocación. Algunas 
personas creen que deben abstenerse de evocar tal o cual Espíritu, y 
que es preferible esperar al que quiera buenamente comunicarse. 
Fundan esta opinión en que, al llamar a un Espíritu determinado, no 
se tiene certeza de que se presente él mismo, mientras que el que 
viene espontáneamente y por su propia voluntad prueba mejor su 
identidad, puesto que de este modo manifiesta su deseo de hablar-
nos. Creemos que esto es un error. Primeramente, porque siempre 
hay Espíritus a nuestro alrededor, lo más a menudo de baja esfera, 
que no desean otra cosa que comunicarse. En segundo lugar, y por 
esta misma razón, porque al no llamar a ninguno en particular, se 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 364 

abre la puerta a todos los que quieran entrar. En una reunión, no 
conceder la palabra a nadie, es dejarla a todos, y ya sabemos las 
consecuencias. El llamamiento directo que se hace a un Espíritu de-
terminado es un lazo entre él y nosotros: lo llamamos por nuestro 
deseo y de este modo ponemos una especie de barrera a los intrusos. 
Sin un llamamiento directo, un Espíritu no tendría muchas veces 
ningún motivo para venir a nosotros, excepto nuestro Espíritu fami-
liar. 

Ambos modos de obrar tienen sus ventajas, y el inconveniente 
estaría en la exclusión absoluta de uno de los dos. Las comunicacio-
nes espontáneas no tienen ningún inconveniente cuando se conocen 
los Espíritus y se tiene la certeza de que los malos no tomarán ningún 
dominio. Entonces, muchas veces es útil esperar la buena voluntad 
de los que quieran manifestarse, porque su pensamiento no sufre 
ninguna opresión, y de este modo pueden obtenerse cosas admira-
bles. En cambio, no se sabe si el Espíritu al que se llama está 
dispuesto a hablar o es capaz de hacerlo en el sentido que se desea. 
El examen escrupuloso que hemos aconsejado es, por lo demás, una 
garantía contra las malas comunicaciones. En las reuniones regula-
res, sobre todo en aquellas en que se realiza un trabajo continuo, 
siempre hay Espíritus habituales que van a la cita sin que nadie les 
llame, porque debido a la regularidad de las sesiones están ya preve-
nidos. A menudo toman la palabra espontáneamente para tratar 
algún asunto, desarrollar una proposición o prescribir aquello que 
debe hacerse, y entonces se les reconoce con facilidad, ya sea por la 
forma de su lenguaje, que siempre es idéntico, por su escritura, o por 
ciertas costumbres que les son característicos. 

270. Cuando se desea comunicar con un Espíritu determinado, es absolu-
tamente necesario evocarlo (§ 203). Si puede venir, generalmente se 
obtiene por respuesta: Sí, o Estoy aquí. Y también: ¿Qué queréis de 
mí? Algunas veces entra directamente en materia, contestando con 
anticipación a las preguntas que querían hacérsele. 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 365 

Cuando un Espíritu es evocado por primera vez, conviene de-
signarlo con alguna precisión. En las preguntas que se le dirigen, es 
necesario evitar las fórmulas secas e imperativas, porque sería un 
motivo para alejarlo. Esas fórmulas deben ser afectuosas o respetuo-
sas según el Espíritu, y en todos los casos deben reflejar la 
benevolencia del evocador.  

271. Nos sorprendemos muchas veces de la prontitud con que se presenta 
un Espíritu evocado, incluso por primera vez. Se diría que estaba 
prevenido.  En efecto, esto tiene lugar cuando uno se ha ocupado 
anticipadamente de su evocación. Tal preocupación es una especie 
de evocación anticipada, y como tenemos siempre nuestros Espíritus 
familiares, que se identifican con nuestro pensamiento, ellos prepa-
ran el camino de tal modo que, si no hay nada que se oponga, el 
Espíritu que se quiere evocar está ya presente. En caso contrario, el 
Espíritu familiar del médium, o el del evocador, o uno de los habi-
tuales va a buscarlo, y para eso no necesita mucho tiempo. Si el 
Espíritu evocado no puede venir de inmediato, el mensajero (los pa-
ganos dirían Mercurio) señala un plazo, algunas veces de cinco 
minutos, un cuarto de hora, una hora o incluso varios días. Cuando 
el Espíritu ha llegado, el mensajero dice: Aquí está. Y es cuando se 
pueden comenzar las preguntas que se le quieran dirigir.  

El mensajero no es siempre un intermediario necesario, porque 
el llamamiento del evocador puede ser oído directamente por el Es-
píritu, como se dirá más adelante. (§ 282, pregunta 5a, sobre la 
transmisión del pensamiento). 

Cuando decimos que debe hacerse la evocación en nombre de 
Dios, entendemos que nuestra recomendación debe tomarse en serio 
y no a la ligera. Los que no vean en ello más que una fórmula sin 
consecuencia, harían mejor en abstenerse. 

272. Las evocaciones ofrecen muchas veces más dificultades a los mé-
diums que los dictados espontáneos, sobre todo cuando se trata de 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 366 

obtener respuestas precisas a preguntas concretas. Para esto son ne-
cesarios médiums especiales, a la vez flexibles y positivos, y se ha 
visto (§ 193) que estos últimos son bastante raros, ya que, como 
dijimos, las relaciones fluídicas no se establecen siempre instantánea-
mente con el primer Espíritu que llega. Por esto es útil que los 
médiums no se entreguen a las evocaciones detalladas hasta haberse 
asegurado del desarrollo de su facultad y de la naturaleza de los Es-
píritus que los asisten, pues entre aquellos que están mal 
acompañados, las evocaciones no pueden tener ningún carácter de 
autenticidad. 

273. Generalmente los médiums son mucho más buscados para las evo-
caciones de un interés privado que para las comunicaciones de un 
interés general. Se explica esto por el deseo muy natural de conversar 
con los seres que nos son queridos. Con este motivo debemos hacer 
varias recomendaciones importantes a los médiums. En primer lu-
gar, no deben acceder a este deseo sino con reserva cuando se trate 
de personas sobre cuya sinceridad no estén bien seguros, y de po-
nerse en guardia contra las trampas que pudieran tenderles personas 
malintencionadas. En segundo lugar, no deben prestarse a ello bajo 
ningún pretexto si entrevén un objetivo de curiosidad o interés y no 
una intención seria por parte del evocador. Además, rehusar toda 
pregunta ociosa o que salga del círculo de las que pueden dirigirse 
racionalmente a los Espíritus. Las preguntas deben formularse con 
claridad, nitidez y sin segunda intención, si se quieren respuestas ca-
tegóricas. Por lo tanto, es necesario rechazar todas aquellas 
preguntas que tengan un carácter insidioso, porque se sabe que a los 
Espíritus les disgustan las que tienen por objeto ponerlos a prueba. 
Insistir en preguntas de esta naturaleza es querer ser engañado. El 
evocador debe dirigirse con franqueza y abiertamente al objetivo, 
sin subterfugios ni rodeos. Si teme explicarse, sería mejor que se abs-
tuviera. 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 367 

Conviene además hacer tales evocaciones con mucha prudencia 
en ausencia de las personas que las demandan, y a menudo es prefe-
rible abstenerse por completo, ya que dichas personas son las únicas 
aptas para examinar las respuestas, juzgar su identidad, pedir acla-
raciones si hay lugar a ello, y hacer las preguntas adicionales 
ocasionadas por las circunstancias. Además, su presencia es un lazo 
que atrae al Espíritu, muchas veces poco dispuesto a comunicarse 
con extraños por quienes no siente ninguna simpatía. El médium, en 
una palabra, debe evitar todo lo que pudiera transformarlo en un 
agente de consulta, lo que a los ojos de mucha gente es sinónimo de 
decidor de la buenaventura. 

Espíritus a los que se puede evocar 

274. Se puede evocar a todos los Espíritus, cualquiera que sea el grado 
de la escala espírita a que pertenezcan: tanto a los buenos como a 
los malos, a los que hace poco que murieron y a los que vivieron 
en los tiempos más remotos; a los hombres ilustres como a los 
más desconocidos; a nuestros parientes y amigos, así como a 
aquellos que nos son indiferentes. Pero esto no significa que quie-
ran o puedan venir siempre a nuestro llamamiento, pues 
independientemente de su propia voluntad o del permiso que 
puede serles denegado por un poder superior, pueden estar impe-
didos por motivos que no siempre nos está permitido comprender. 
Queremos decir que no hay impedimento absoluto que se oponga 
a las comunicaciones, salvo el que se dirá después. Los obstáculos 
que pueden impedir a un Espíritu manifestarse casi siempre son 
individuales y dependen a menudo de las circunstancias. 

275. Entre las causas que pueden oponerse a la manifestación de un 
Espíritu, algunas le son propias y otras le son ajenas. Hay que 
colocar entre las primeras sus ocupaciones o las misiones que 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 368 

cumple y de las que no puede separarse para acceder a nuestros 
deseos. En este caso, su visita solo queda aplazada. 

También influye su propia situación. Aunque el estado de en-
carnación no sea un obstáculo absoluto, puede ser un 
impedimento en ciertos momentos dados, sobre todo cuando la 
encarnación tiene lugar en mundos inferiores y cuando el mismo 
Espíritu está poco desmaterializado. En los mundos superiores, 
donde los lazos del Espíritu y de la materia son muy sutiles, la 
manifestación es casi tan fácil como en el estado errante, y en to-
dos casos más fácil que en aquellos donde la materia corporal es 
más compacta. 

Las causas ajenas dependen principalmente de la naturaleza 
del médium, de la persona que evoca, del entorno en el que se 
hace la evocación, y finalmente del fin que uno se propone. Cier-
tos médiums reciben más particularmente comunicaciones de sus 
Espíritus familiares, que pueden ser más o menos elevados, 
cuando otros son aptos para servir de intermediarios a todos los 
Espíritus. Esto depende de la simpatía o de la antipatía, de la 
atracción o de la repulsión que el Espíritu personal del médium 
ejerce sobre el Espíritu evocado, el cual puede tomarlo por intér-
prete con agrado o con repugnancia. Depende esto también, 
prescindiendo de las cualidades íntimas del médium, del desarro-
llo de la facultad medianímica. Los Espíritus vienen más 
gustosamente, y sobre todo son más explícitos, con un médium 
que no les ofrezca ningún obstáculo material. Por lo demás, a 
igualdad de condiciones morales, cuanta más facilidad tiene un 
médium para escribir o para expresarse, más se generalizan sus 
relaciones con el mundo de los Espíritus. 

276. Es preciso tener en cuenta también la facilidad que proporciona 
la costumbre de comunicarse con tal o cual Espíritu, pues, con el 
tiempo, el Espíritu desencarnado se identifica con el del médium, 
así como con el del que lo llama. Dejando aparte la cuestión de la 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 369 

simpatía, se establecen entre sí relaciones fluídicas que hacen las 
comunicaciones más rápidas. Por eso, la primera conversación no 
es siempre tan satisfactoria como se podría esperar, y por lo tanto 
los mismos Espíritus piden que se los vuelva a llamar. El Espíritu 
que tiene costumbre de venir, está como en su casa, familiarizado 
con sus oyentes e intérpretes, y habla y obra más libremente. 

277. En resumen, de lo que acabamos de decir resulta: que la facultad 
de evocar a cualquier Espíritu no implica para el Espíritu la obli-
gación de estar a nuestras órdenes; que puede venir en un 
momento dado y no en otro, con un médium o con un evocador 
que le plazca y no con tal otro; decir lo que desee sin que se le 
pueda obligar a decir lo que no quiera; marcharse cuando le con-
venga y, finalmente, que por causas que dependan o no de su 
voluntad, tras haberse manifestado asiduo durante algún tiempo, 
de repente puede dejar de venir. 

Por todos estos motivos, cuando se quiere llamar a un nuevo 
Espíritu, es necesario preguntar a su guía protector si la evocación 
es posible. En caso de que no lo sea, generalmente indica los mo-
tivos y entonces es inútil insistir. 

278. Aquí se presenta una cuestión importante, la de saber si hay o no 
algún inconveniente en evocar a los Espíritus malos. Esto depende 
del objetivo que uno se proponga y del ascendiente que se pueda 
tener sobre ellos. El inconveniente es nulo cuando se les llama con 
un objetivo serio, instructivo y con el fin de mejorarlos. Por el 
contrario, el inconveniente es muy grande si se hace por pura cu-
riosidad o diversión, o si uno se coloca bajo su dependencia al 
pedirles algún servicio. Los Espíritus buenos, en este caso, pueden 
dar a estos Espíritus el poder de hacer aquello que se les pide, 
dejando a salvo y para más tarde castigar severamente al temera-
rio que se haya atrevido a invocar su ayuda y creerlos con más 
poder que Dios. Es en vano prometerse hacer un buen uso de las 
evocaciones en lo sucesivo, y despedir al servidor una vez 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 370 

obtenido el servicio, porque ese servicio que se ha solicitado, por 
pequeño que sea, es un verdadero pacto concertado con un Espí-
ritu malo, y este no suelta la presa fácilmente. (Véase, § 212). 

279. El ascendiente solo se ejerce sobre los Espíritus inferiores por la 
superioridad moral. Los Espíritus perversos reconocen la autori-
dad de los hombres de bien. En cambio, frente a aquellos que no 
les oponen sino la energía de la voluntad, especie de fuerza bruta, 
luchan, y a menudo son los más fuertes. Alguien quería dominar 
de este modo por su voluntad a un Espíritu rebelde, y este le con-
testó: «Déjame tranquilo con tus aires de bravucón, tú, que no 
vales más que yo. Cualquiera diría que eres un ladrón dando lec-
ciones de moral a otro ladrón». 

Nos asombramos de que el nombre de Dios que se invoca 
contra los Espíritus malos sea a menudo impotente. San Luis ha 
dado la razón de esto en la respuesta siguiente: 

«El nombre de Dios no tiene influencia sobre los Espíritus 
imperfectos sino en boca de aquel que puede servirse de él con 
autoridad por sus virtudes. En boca del hombre que no tuviera 
sobre el Espíritu ninguna superioridad moral, es una palabra 
como otra cualquiera. Lo mismo sucede con las cosas sagradas 
que se les oponen. El arma más terrible es inofensiva en manos 
inexpertas para poder servirse de ella o incapaces de manejarla». 

Lenguaje que debe emplearse con los 
Espíritus 

280. El grado de superioridad o inferioridad de los Espíritus indica na-
turalmente el tono que conviene emplear con ellos. Es evidente 
que, cuanto más elevados son, más derecho tienen a nuestro res-
peto, a nuestras consideraciones y a nuestra sumisión. No les 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 371 

debemos menos deferencia que cuando vivían, aunque por otros 
motivos: en la Tierra hubiéramos tenido en cuenta su rango y su 
posición social, y en el mundo de los Espíritus nuestro respeto 
solo se dirige a la superioridad moral. Su misma elevación los co-
loca por encima de las puerilidades de nuestras formas 
aduladoras. Por las palabras no es como podemos captar su be-
nevolencia, sino por la sinceridad de sentimientos. Sería, pues, 
ridículo darles los títulos que nuestros usos consagran a la distin-
ción de clases y que, cuando vivían, habrían podido halagar su 
vanidad. Si realmente son superiores, no solamente no hacen caso 
de eso, sino que les disgusta. Les es más agradable un buen pen-
samiento, que los más laudables epítetos. Si fuese de otro modo 
no estarían por encima de la humanidad. El Espíritu de un vene-
rable eclesiástico que en la Tierra fue un príncipe de la Iglesia, 
hombre de bien, y que practicaba la ley de Jesús, respondió un día 
a alguien que lo evocaba dándole el título de Monseñor: «Al me-
nos deberías decir ex-Monseñor, porque aquí no hay más Señor 
que Dios. Debes saber que veo algunos aquí que, en la Tierra, se 
arrodillaban ante mí y ante los cuales yo ahora me inclino». 

En cuanto a los Espíritus inferiores, su carácter nos indica el 
lenguaje que conviene tener con ellos. Entre ellos los hay que, 
aunque inofensivos y hasta benévolos, son ligeros, ignorantes y 
atolondrados. Tratarlos del mismo modo que a los Espíritus se-
rios, como hacen ciertas personas, sería como si nos inclináramos 
ante un escolar o un asno cubierto con el birrete de doctor. El 
tono familiar es el más adecuado para ellos, y no se ofenden por 
esto, sino por el contrario, se prestan a ello con gusto. 

Entre los Espíritus inferiores los hay que son desgraciados. 
Cualesquiera que sean las faltas que expían, sus sufrimientos son 
razones tanto mayores para nuestra conmiseración cuanto que 
ninguna persona puede vanagloriarse de evadirse de estas pala-
bras de Cristo: «El que esté sin pecado, que arroje la primera 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 372 

piedra». La benevolencia que les manifestamos es un consuelo 
para ellos. A falta de simpatía, deben encontrar la indulgencia que 
quisiéramos que se tuviera por nosotros. 

Los Espíritus que revelan su inferioridad por el cinismo de su 
lenguaje, sus mentiras, la bajeza de sus sentimientos y la perfidia 
de sus consejos seguramente son menos dignos de nuestro interés 
que aquellos cuyas palabras manifiestan su arrepentimiento. Al 
menos les debemos la piedad que concedemos a los más grandes 
criminales, y el mejor medio de reducirlos al silencio es manifes-
tarse superior a ellos. Solo se entregan a las personas que ellos 
creen que nada tienen que temer, ya que los Espíritus perversos 
reconocen tanto la autoridad de los hombres de bien como de los 
Espíritus superiores. 

En resumen, sería tan irreverente tratar de igual a igual a los 
Espíritus superiores, como ridículo observar una misma deferen-
cia para todos sin excepción. Tengamos veneración para que los 
que lo merecen, reconocimiento para los que nos protegen y nos 
asisten, y para todos los demás una benevolencia que quizá un día 
necesitaremos nosotros mismos. Al ingresar en el mundo incor-
póreo, aprendemos el modo de conocerlo y este conocimiento 
debe ajustar nuestras relaciones con quienes lo habitan. Los anti-
guos, en su ignorancia, levantaron altares a los Espíritus. Para 
nosotros solo son criaturas más o menos perfectas y no elevamos 
altares sino a Dios. 

Utilidad de las evocaciones particulares 

281. Las comunicaciones que se obtienen de los Espíritus muy superio-
res o de aquellos que animaron a los grandes personajes de la 
antigüedad, son preciosas por la elevada enseñanza que encierran. 
Estos Espíritus han adquirido un grado de perfección que les 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 373 

permite abarcar una esfera de ideas más amplia, descifrar los mis-
terios que están fuera del alcance común de la humanidad y, por 
consiguiente, iniciaros mejor que los otros en ciertas cuestiones. 
No se sigue de esto que las comunicaciones de Espíritus de un 
orden menos elevado sean inútiles, ya que el observador saca de 
ellas más de una instrucción. Para conocer las costumbres de un 
pueblo es necesario estudiar todos los grados de la escala social. 
El que solo lo viera bajo un aspecto, lo conocería mal. La historia 
de un pueblo no es la de los reyes y personajes sociales. Para juz-
garlo, es preciso verlo en su vida íntima, en sus costumbres 
privadas. Ahora bien, los Espíritus superiores son las lumbreras 
del mundo de los Espíritus. Su misma elevación los coloca de tal 
modo sobre nosotros, que la distancia que de ellos nos separa nos 
asusta. Los Espíritus más burgueses (permítasenos esta expresión) 
nos hacen más palpables las circunstancias de su nueva existencia. 
Entre estos, el lazo de la vida corporal con la vida del Espíritu es 
más íntima, la comprendemos mejor porque nos toca más de 
cerca. Al aprender por ellos mismos lo que son, lo que piensan, lo 
que experimentan los hombres de todas las condiciones y de todos 
los caracteres, tanto los hombres de bien como los viciosos, los 
grandes como los pequeños, los felices y los desgraciados de nues-
tro propio siglo, en una palabra, los hombres que han vivido entre 
nosotros, a quienes hemos visto y conocido, y cuya vida real sa-
bemos, así como sus virtudes y errores, comprendemos sus 
alegrías y sufrimientos, nos asociamos a ellos y sacamos una en-
señanza moral tanto más provechosa cuanto más íntimas son las 
relaciones entre ellos y nosotros. Más fácilmente nos colocamos 
en el lugar de aquel que ha sido nuestro igual, que no en el de 
aquel que solo vemos a través del espejismo de una gloria celestial. 
Los Espíritus comunes nos enseñan la aplicación práctica de las 
grandes y sublimes verdades cuya teoría nos enseñan los Espíritus 
superiores. Por lo demás, en el estudio de una ciencia nada es 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 374 

inútil: Newton encontró la ley de las fuerzas del universo en el 
fenómeno más sencillo. 

La evocación de los Espíritus comunes tiene, por otra parte, 
la ventaja de ponernos en relación con los Espíritus que sufren, a 
quienes podemos aliviar y cuyo adelantamiento podemos facilitar 
por medio de consejos útiles. Podemos, pues, hacernos útiles ins-
truyéndonos nosotros mismos. Hay egoísmo cuando en la 
comunicación con los Espíritus solo buscamos nuestra propia sa-
tisfacción, y el que desdeña tender una mano caritativa a los que 
son desgraciados da también prueba de orgullo. ¿Para qué le sirve 
tener buenas recomendaciones de los Espíritus selectos, si esto no 
lo hace mejor, más caritativo y benévolo para con sus hermanos 
de este mundo y del otro? ¿Qué sería de los pobres enfermos si 
los médicos rehusaran tocar sus llagas? 

Preguntas sobre las evocaciones  

282. 1. ¿Se puede evocar a los Espíritus sin ser médium?  

«Todo el mundo puede evocar a los Espíritus, y aunque 
aquellos a quienes llamáis no puedan manifestarse material-
mente, no por esto dejan de estar cerca de vosotros y os 
escuchan». 

2. ¿El Espíritu evocado acude siempre al llamamiento que se le 
hace?  

«Esto depende de las condiciones en que se encuentre, por-
que hay circunstancias en que no puede hacerlo». 

3. ¿Cuáles son las causas que pueden impedir a un Espíritu 
acudir a nuestro llamamiento?  



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 375 

«Su voluntad, en primer lugar. Luego su estado corporal si 
está reencarnado, las misiones que pueda tener a su cargo, 
o bien el permiso que puede serle negado». 

«Hay Espíritus que no pueden comunicarse nunca. Son 
aquellos que, por su naturaleza, pertenecen aún a mundos 
inferiores a la Tierra. Los que están en las esferas del castigo 
tampoco pueden hacerlo, a menos que tengan un permiso 
superior, que solo se concede con un fin útil y general. Para 
que un Espíritu pueda comunicarse, es necesario que haya 
alcanzado el grado de adelanto del mundo desde el que es 
llamado, de otro modo sería extraño a las ideas de ese 
mundo y no tendría ningún punto de referencia. No sucede 
lo mismo con los que son enviados en misión o en expiación 
a los mundos inferiores, pues tienen las ideas necesarias para 
contestar». 

4. ¿Por qué motivos se puede negar a un Espíritu el permiso de 
comunicarse?  

«Puede ser una prueba o un castigo para él o para quien lo 
llama». 

5. ¿Cómo pueden Espíritus diseminados por todo el espacio o 
en diferentes mundos oír las evocaciones que se les hacen de 
todos los puntos del universo?  

«Muy a menudo son avisados por los Espíritus familiares 
que os rodean y que van a buscarlos. Pero en esto hay un 
fenómeno que es difícil de explicaros, porque aún no podéis 
comprender el modo de transmisión del pensamiento entre 
los Espíritus. Lo que puedo deciros es que el Espíritu que 
vosotros evocáis, por lejano que esté, recibe —por decirlo 
así— el choque del pensamiento como una especie de con-
moción eléctrica que llama su atención hacia el punto de 
donde proviene el pensamiento que se le dirige. Se puede 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 376 

decir que oye el pensamiento, así como vosotros oís la voz 
en la Tierra». 

—¿El fluido universal es el vehículo del pensamiento, así 
como el aire es el del sonido?  

«Sí, con la diferencia de que el sonido no puede hacerse oír 
sino en un radio muy limitado, mientras que el pensamiento 
alcanza el infinito. El Espíritu en el espacio es como un via-
jero en medio de una vasta llanura que, al oír de repente 
pronunciar su nombre, se vuelve del lado que le llaman». 

6. Sabemos que las distancias son poca cosa para los Espíritus. 
Sin embargo, causa admiración verlos responder algunas ve-
ces tan pronto como si estuviesen esperando que se les llame  

«Es que en efecto están preparados algunas veces. Si la evo-
cación es premeditada, el Espíritu está avisado 
anticipadamente, y a menudo se encuentra allí antes de lla-
marlo». 

7. El pensamiento del evocador, según las circunstancias, 
¿puede ser oído con más o menos facilidad?  

«Sin duda alguna. El Espíritu que es llamado por un senti-
miento simpático y benévolo se conmueve con más viveza, 
lo reconoce como una voz amiga. De lo contrario, sucede a 
menudo que la evocación no surte efecto. El pensamiento 
que brota de la evocación impresiona al Espíritu, pero si es 
mal dirigido se pierde en el vacío. Con los Espíritus sucede 
lo mismo que con los hombres: si quien los llama les es in-
diferente o antipático, pueden oírlo, pero muchas veces no 
lo escuchan». 

8. El Espíritu evocado ¿viene voluntariamente o se ve obligado 
a ello?  



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 377 

«Obedece a la voluntad de Dios, en decir, a la ley general 
que rige el universo. Sin embargo, «obligado» no es la pala-
bra adecuada, porque el Espíritu juzga si es útil acudir y aquí 
está también el libre albedrío. El Espíritu superior viene 
siempre cuando es llamado con un fin útil. Solo se niega a 
responder en los ambientes de gentes poco formales y que 
hacen del asunto una diversión». 

9. El Espíritu evocado ¿puede rehusar venir al llamamiento que 
se le hace?  

«Por supuesto. ¿Dónde estaría su libre albedrío si no pu-
diera hacerlo? ¿Creéis que todos los seres del universo están 
a vuestras órdenes? Vosotros mismos, ¿os sentís obligados a 
responder a todos los que pronuncian vuestro nombre? 
Cuando digo que puede negarse a ello, me refiero a una pe-
tición del evocador, pues un Espíritu inferior puede ser 
obligado a venir por un Espíritu superior». 

10. ¿Hay algún medio para el evocador que obligue al Espíritu 
a venir contra su voluntad?  

«Ninguno, si este Espíritu es vuestro igual o superior en mo-
ralidad, –digo en moralidad y no en inteligencia–, porque no 
tenéis sobre él ninguna autoridad. Si es inferior a vosotros, 
lo lograréis si es para su bien, porque entonces otros Espíri-
tus os secundarán». (§ 279). 

11. ¿Hay algún inconveniente en evocar a Espíritus inferiores? 
¿Puede temerse que, al llamarlos, quedemos bajo su dominio?  

«Solo dominan a quienes se dejan dominar. El que está asis-
tido por buenos Espíritus nada tiene que temer, porque 
impone respeto a los Espíritus inferiores y estos no se impo-
nen a él. En aislamiento, los médiums, sobre todo los que 
empiezan, deben abstenerse de esa clase de evocaciones». (§ 
278). 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 378 

12. ¿Son necesarias algunas disposiciones particulares para rea-
lizar evocaciones? 

«La más esencial de todas las disposiciones es el recogi-
miento, si se quiere comunicar con Espíritus serios. Con fe 
y deseo de hacer el bien se tiene más poder para evocar a los 
Espíritus superiores. Elevando el alma durante algunos ins-
tantes de recogimiento en el momento de la evocación, uno 
se identifica con los buenos Espíritus y los dispone a venir». 

13. ¿Es necesaria la fe para las evocaciones?  

«La fe en Dios, sí. La fe para lo demás vendrá si queréis el 
bien y tenéis el deseo de instruiros». 

14. Los hombres reunidos en una comunión de pensamientos y 
de intenciones, ¿tienen más poder para evocar a los Espíri-
tus?  

«Cuando todos están reunidos por la caridad y para hacer 
el bien obtienen grandes cosas. Nada es más perjudicial para 
el resultado de las evocaciones que la divergencia de pensa-
mientos». 

15. ¿Es útil la precaución de formar una cadena dándose las ma-
nos durante algunos minutos al comienzo de las reuniones?  

«La cadena es un medio material que no establece la unión 
entre vosotros si no existe en el pensamiento. Lo más útil es 
unirse en un mismo pensamiento común, llamando cada 
uno por su parte a los buenos Espíritus. No sabéis todo lo 
que podría obtener una reunión seria que desterrara de sí 
todo sentimiento de orgullo y de personalismo y donde 
reinase un perfecto sentimiento de mutua cordialidad». 

16. ¿Son preferibles las evocaciones en días y horas prefijados?  



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 379 

«Sí, y si es posible en el mismo lugar, pues los Espíritus van 
allí más a gusto. El deseo constante que tenéis ayuda mucho 
a que vengan los Espíritus y se pongan en comunicación con 
vosotros. Los Espíritus tienen sus ocupaciones que no pue-
den dejar de improviso para vuestra satisfacción personal. 
He dicho en el mismo lugar, pero no creáis que sea una obli-
gación absoluta, porque los Espíritus van a todas partes. 
Quiero decir que un lugar destinado para esto es preferible, 
porque el recogimiento es más perfecto». 

17. Ciertos objetos, tales como medallas y talismanes, ¿tienen la 
propiedad de atraer o rechazar a los Espíritus, como algunos 
pretenden?  

«Esta pregunta es inútil, porque sabéis bien que la materia 
no tiene ninguna acción sobre los Espíritus. Estad bien se-
guros de que un Espíritu bueno jamás aconsejará semejantes 
absurdos. La virtud de los talismanes, cualquiera que sea su 
naturaleza, jamás ha existido sino en la imaginación de las 
gentes crédulas». 

18. ¿Qué pensar de los Espíritus que dan citas en lugares lúgu-
bres y en horas impropias?  

«Estos Espíritus se divierten a expensas de quienes los escu-
chan. Siempre es inútil y a menudo peligroso ceder a tales 
sugerencias: inútil, porque no se gana absolutamente otra 
cosa que ser engañado; peligroso, no por el mal que puedan 
hacer los Espíritus, sino por la influencia que esto puede 
ejercer sobre las imaginaciones débiles». 

19. ¿Hay días y horas más propicias para realizar evocaciones?  

«Para los Espíritus es completamente indiferente, como todo 
lo que es material, y sería una superstición creer en la in-
fluencia de los días y las horas. Los momentos más propicios 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 380 

son aquellos en que el evocador puede estar menos distraído 
por sus ocupaciones habituales y cuando su cuerpo y su Es-
píritu están con más calma». 

20. La evocación ¿es algo agradable o penoso para los Espíritus? 
¿Acuden con gusto cuando se les llama?  

«Esto depende de su carácter y del motivo por el cual se les 
llama. Cuando el objetivo es loable y el entorno les resulta 
simpático, para ellos es una cosa agradable y atractiva. Los 
Espíritus siempre están felices por el afecto que se les tiene. 
Para algunos es una gran felicidad comunicarse con los 
hombres y sufren por el abandono en que se les deja, pero, 
como he dicho ya, esto depende igualmente de su carácter. 
Entre los Espíritus también hay misántropos a los que no les 
gusta que los molesten y cuyas respuestas indican su mal 
humor, sobre todo cuando son llamados por personas que 
les son indiferentes y por las cuales no se interesan. Muchas 
veces un Espíritu no tiene ningún motivo para acudir al lla-
mamiento de un desconocido que le es indiferente y que casi 
siempre está movido por la curiosidad. Si viene, general-
mente hace cortas apariciones, excepto cuando hay un 
objetivo serio e instructivo en la evocación». 

OBSERVACIÓN. Hay personas que solo evocan a sus parientes 
para preguntarles las cosas más vulgares de la vida material. Por 
ejemplo, uno para saber si alquilará o venderá su casa, otro para 
conocer los beneficios que podrá obtener de su comercio, o el pa-
raje donde se ha escondido dinero o si un negocio será o no 
ventajoso. Nuestros parientes de ultratumba se interesan por no-
sotros en la medida del afecto que les tengamos. Si todo nuestro 
pensamiento se limita a creerlos hechiceros, si solo nos acordamos 
de ellos para pedirles información, no pueden tener por nosotros 
gran simpatía y no debe sorprendernos si nos demuestran poca 
benevolencia. 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 381 

21. ¿Hay diferencia entre los buenos y los malos Espíritus con 
respecto a su presteza para atender al llamamiento que se les 
hace?  

«La hay muy grande. Los Espíritus malos solo vienen gus-
tosamente cuando esperan dominar y engañar. Sin embargo, 
experimentan una viva contrariedad cuando se ven obliga-
dos a venir para confesar sus faltas y entonces solo desean 
marcharse, como cuando se llama a un estudiante para re-
prenderle. Pueden ser obligados a venir por Espíritus 
superiores, como castigo, y para instrucción de los encarna-
dos. La evocación es penosa para los buenos Espíritus 
cuando se les llama inútilmente por cosas sin ninguna im-
portancia. Entonces no vienen, o bien se retiran. 

»En principio, podéis decir que, a los Espíritus, cualesquiera 
que sean, no les gusta servir de distracción a los curiosos, 
como a vosotros. Muchas veces no tenéis otro objetivo al 
evocar a un Espíritu que saber lo que os dirá, o le preguntáis 
sobre particularidades de su vida que no desea que conoz-
cáis, porque no tiene ningún motivo para haceros con-
fidencias. ¿Creéis que va a sentarse en el banquillo para que 
os divierta? Desengañaos, lo que no os hubiera dicho 
cuando vivía, tampoco os lo dirá como Espíritu». 

OBSERVACIÓN. La experiencia prueba, en efecto, que la evocación 
es siempre agradable a los Espíritus cuando se hace con un obje-
tivo serio y útil. Los buenos vienen con gusto para instruirnos. 
Los que sufren encuentran consuelo en la simpatía que se les ma-
nifiesta. Los que hemos conocido se sienten satisfechos por 
nuestro recuerdo. Los Espíritus superficiales quieren ser evocados 
por personas frívolas, porque esto les proporciona una ocasión de 
divertirse a sus expensas, y están poco a gusto con personas serias. 

22. ¿Necesitan los Espíritus ser evocados para manifestarse?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 382 

«No, porque se presentan muchas veces sin ser llamados, y 
esto prueba que vienen espontáneamente». 

23. Cuando un Espíritu se presenta por su propia voluntad, ¿se 
está más seguro de su identidad?  

«De ninguna manera, porque los Espíritus mentirosos em-
plean a menudo este medio para engañaros mejor». 

24. Cuando por el pensamiento se evoca al Espíritu de una per-
sona, ¿acude a nosotros, aunque no haya manifestación por 
la escritura ni de otro modo cualquiera?  

«La escritura es un medio material para que el Espíritu 
pueda atestiguar su presencia, pero el pensamiento es el que 
lo atrae y no la acción de escribir». 

25. Cuando un Espíritu inferior se manifiesta, ¿se le puede obli-
gar a que se retire?  

«Sí, no escuchándole. Pero ¿cómo queréis que se retire 
cuando os divertís con sus torpezas? Los Espíritus inferiores 
se aferran a los que los escuchan con complacencia, como 
los necios entre vosotros». 

26. La evocación hecha en nombre de Dios, ¿es una garantía 
contra la intromisión de Espíritus malos?  

«El nombre de Dios no es un freno para todos los Espíritus 
perversos, pero detiene a muchos. Por este medio siempre 
alejáis a algunos y aún alejaríais a muchos más si la evoca-
ción fuese hecha desde el fondo del corazón y no como una 
fórmula ligera». 

27. ¿Se podrían evocar nominalmente varios Espíritus a la vez?  

«No hay ninguna dificultad en esto y si tuvierais tres o cua-
tro manos para escribir, tres o cuatro Espíritus os 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 383 

responderían al mismo tiempo, como sucede cuando hay va-
rios médiums». 

28. Cuando son evocados varios Espíritus simultáneamente y 
solo hay un médium, ¿cuál es el que contesta?  

«Uno de ellos contesta por todos y manifiesta el pensa-
miento colectivo». 

29. ¿Podría el mismo Espíritu comunicarse a la vez por dos mé-
diums diferentes, en la misma sesión?  

«Tan fácilmente como entre vosotros hay hombres que dic-
tan varias cartas a la vez». 

OBSERVACIÓN. Hemos visto a un Espíritu contestar al mismo 
tiempo, por conducto de dos médiums, a las preguntas que se le 
dirigían, a uno en inglés y al otro en francés, y las respuestas eran 
idénticas en significado; algunas incluso eran traducciones litera-
les de otras. 

Dos Espíritus evocados simultáneamente por dos médiums pue-
den entablar una conversación entre ellos. Al no ser necesario este 
modo de comunicación, puesto que leen recíprocamente su pen-
samiento, se prestan a ello solo para nuestra instrucción. Si son 
Espíritus inferiores, como aún están imbuidos de pasiones terres-
tres y de ideas corporales, puede llegar el caso de que disputen y 
se increpen con palabras groseras, se echen en cara sus faltas, e 
incluso se tiren lápices, cestitas o tablitas, etc. 

30. El Espíritu que es evocado al mismo tiempo en diferentes 
puntos, ¿puede contestar simultáneamente a las varias pre-
guntas que se le hacen?  

«Sí, si es un Espíritu elevado». 

—En este caso ¿se divide el Espíritu o tiene el don de ubi-
quidad?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 384 

«Así como el sol es uno y sin embargo irradia alrededor, y 
lleva lejos sus rayos sin subdividirse, sucede lo mismo con 
los Espíritus. El pensamiento del Espíritu es como una 
chispa que proyecta a lo lejos su claridad y puede ser perci-
bida desde todos los puntos del horizonte. Cuanto más puro 
es el Espíritu más irradia su pensamiento y se extiende como 
la luz. Los Espíritus inferiores son demasiado materiales y 
no pueden contestar más que a una sola persona a la vez, y 
si se les llama en otra parte tampoco pueden ir. 

»Un Espíritu superior, llamado a un mismo tiempo en dos 
puntos diferentes, responderá a las dos evocaciones si son 
igualmente serias y fervientes. En caso contrario, dará la 
preferencia a la más seria». 

OBSERVACIÓN. Lo mismo sucede con un hombre que, sin cam-
biar de puesto, puede transmitir su pensamiento por medio de 
señales vistas desde diferentes lados. 

En una sesión de la «Sociedad Parisina de Estudios Espíritas» en 
que se había discutido la cuestión de ubiquidad, un Espíritu dictó 
espontáneamente la comunicación siguiente: 

«Preguntabais esta noche cuál era la jerarquía de los Es-
píritus en cuanto a la ubicuidad. Comparadnos a un 
aeronauta que se eleva poco a poco en el aire. Cuando toca 
tierra, solo puede verlo un pequeño círculo. A medida que se 
eleva, el círculo se ensancha para él, y cuando ha llegado a 
cierta altura, aparece a un número infinito de personas. Lo 
mismo sucede con nosotros. Un Espíritu malo, que aún está 
unido a la Tierra, queda en un círculo estrecho en medio de 
las personas que le ven. Aumenta en gracia, se mejora, y puede 
hablar con muchas personas; y cuando llega a ser Espíritu su-
perior, puede irradiar como la luz del sol, manifestarse a 
muchas personas y en muchas partes a la vez». 

CHANNING 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 385 

31. ¿Se puede evocar a los Espíritus puros, a los que han termi-
nado la serie de sus encarnaciones?  

«Sí, pero muy rara vez. Se comunican con los corazones pu-
ros y sinceros, y no con los orgullosos y egoístas. Por eso, 
debemos desconfiar de los Espíritus inferiores que fingen 
esta cualidad para darse más importancia a vuestros ojos». 

32. ¿Cómo es posible que el Espíritu de los hombres más ilustres 
venga tan fácil y familiarmente al llamamiento de los hom-
bres más desconocidos?  

«Los hombres juzgan a los Espíritus según su criterio, y es 
un error. Después de la muerte del cuerpo, las categorías te-
rrestres ya no existen. No hay más distinción entre ellos que 
la bondad, y los que son buenos van por todas partes en 
donde puede hacerse el bien». 

33. ¿Cuánto tiempo después de la muerte se puede evocar a un 
Espíritu?  

«Puede hacerse en el mismo instante de la muerte, pero 
como en ese momento el Espíritu está aún en estado de tur-
bación, responde solo de manera imperfecta». 

OBSERVACIÓN. Puesto que la duración de la turbación muy va-
riable, no puede haber plazo fijo para hacer la evocación. Sin 
embargo, es raro que al cabo de ocho días el Espíritu no se reco-
nozca lo bastante para poder responder. Algunas veces puede 
hacerlo muy bien dos o tres días después de la muerte. En cual-
quier caso, se puede probar con respeto. 

34. La evocación hecha en el instante de la muerte, ¿es más pe-
nosa para el Espíritu que si se hace más tarde?  

«Algunas veces, es como si os arrancaran del sueño antes de 
despertaros completamente. Sin embargo, hay algunos que 
no se sienten contrariados e incluso les ayuda a salir de la 
turbación». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 386 

35. ¿Cómo puede el Espíritu de un niño que muere a corta edad 
responder con conocimiento de causa, si cuando vivía no 
tenía aún conciencia de sí mismo?  

«El alma del niño es un Espíritu envuelto aún en las manti-
llas de la materia. Pero, separado de la materia, goza de las 
facultades de Espíritu, porque los Espíritus no tienen edad, 
lo que prueba que el Espíritu del niño ha vivido ya. Sin em-
bargo, hasta que esté completamente desprendido, puede 
conservar en su lenguaje algunas trazas del carácter de la 
infancia». 

OBSERVACIÓN. La influencia corporal, que se hace sentir más o 
menos tiempo en el Espíritu del niño, igualmente se hace notar 
algunas veces en el Espíritu de aquellos que mueren en estado de 
locura. El Espíritu, por sí mismo, no está loco, pero ya se sabe 
que ciertos Espíritus creen durante algún tiempo estar aún en este 
mundo. No es, pues, extraño que, en el caso del loco, su Espíritu 
se resienta aún de las trabas que durante la vida se oponían a su 
libre manifestación, hasta que esté por completo desprendido. 
Este efecto varía según las causas de la locura, porque hay locos 
que recobran toda la lucidez de sus ideas inmediatamente después 
de su muerte. 

Evocación de animales 

283. 36. ¿Se puede evocar el Espíritu de un animal?  

«Después de la muerte del animal, el principio inteligente que 
había en él permanece en un estado latente, y al momento es 
utilizado por ciertos Espíritus encargados de esta tarea para 
animar a nuevos seres, en los cuales continúa la obra de su 
elaboración. De este modo, en el mundo de los Espíritus no 
hay Espíritus de animales errantes, sino únicamente Espíritus 
humanos. Esto contesta a vuestra pregunta». 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 387 

—¿Cómo es, entonces, qué ciertas personas, al evocar ani-
males, han obtenido contestación?  

«Evocad una roca y os responderá. Hay siempre una turba 
de Espíritus dispuestos a tomar la palabra para todo». 

OBSERVACIÓN. Por la misma razón, si se evoca un mito o un per-
sonaje alegórico, responderá. Es decir, alguien responderá por él, 
y el Espíritu que se presente tomará el carácter y las maneras de 
aquél. Alguien tuvo la idea de evocar a Tartufo y Tartufo vino 
enseguida. Hizo más, habló de Orgón, de Elmira, de Damis y de 
Valerio, de quienes dio noticias. En cuanto a él, imitó al hipócrita 
con tanto arte como si Tartufo hubiese sido un personaje real. 
Más tarde dijo ser el Espíritu de un actor que había representado 
este papel. Los Espíritus ligeros se aprovechan siempre de la inex-
periencia de los que preguntan, pero se guardan de dirigirse a 
aquellos que saben lo bastante esclarecidos para descubrir sus 
imposturas, y que no creerían sus cuentos. Lo mismo sucede en-
tre los hombres. 

Un caballero tenía en su jardín un nido de jilgueros por los que 
sentía mucho afecto. Un día, el nido desapareció. Tras asegurarse 
de que nadie de su casa era culpable del delito, como era médium, 
tuvo la idea de evocar a la madre de los pajarillos. Ella vino, y le 
dijo en muy buen francés: «No culpes a nadie, y sosiégate sobre 
la suerte de mis pequeños. Ha sido el gato, que al saltar ha hecho 
caer el nido. Lo encontrarás en la hierba, y lo mismo los pajarillos 
que no han sido comidos». Una vez hecha la verificación, com-
probó que era exacto. ¿Se ha de sacar en consecuencia que fue el 
pájaro el que contestó? Seguramente que no, sino un Espíritu que 
conocía el suceso. Esto prueba cuánto debe desconfiarse de las 
apariencias y cuán justa es la respuesta anterior: «Evocad una 
roca y os responderá». (Véase más arriba el capítulo de la Me-
dianimidad en los animales, § 234). 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 388 

Evocación de personas vivas 

284. 37. La encarnación del Espíritu ¿es un obstáculo absoluto para 
su evocación?  

«No, pero es preciso que el estado del cuerpo permita al 
Espíritu desprenderse de la materia en ese momento. El Es-
píritu encarnado viene con tanta más facilidad cuanto más 
elevado es el mundo en que se encuentra, porque los cuer-
pos allí son menos materiales». 

38. ¿Se puede evocar al Espíritu de una persona viva?  

«Sí, puesto que se puede evocar a un Espíritu encarnado. El 
Espíritu de un vivo también puede presentarse, en sus mo-
mentos de libertad, sin ser evocado. Esto depende de su 
simpatía por las personas con las cuales se comunica. 
(Véase § 116, la historia del hombre de la tabaquera). 

39. ¿En qué estado está el cuerpo de la persona cuyo Espíritu 
ha sido evocado?  

«Duerme o dormita. Es entonces cuando el Espíritu es li-
bre». 

—¿Podría despertarse el cuerpo mientras el Espíritu está au-
sente?  

«No. El Espíritu está obligado a volver al cuerpo. Si en ese 
momento está hablando con vosotros, os deja, y muchas 
veces os dice el motivo». 

40. ¿Cómo es advertido el Espíritu ausente del cuerpo de la ne-
cesidad de su presencia?  

«El Espíritu de un cuerpo vivo nunca está completamente 
desligado.  Por muy lejos que se desplace, está unido a él 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 389 

por un lazo fluídico que sirve para llamarlo cuando es ne-
cesario. Este lazo solo se rompe con la muerte». 

OBSERVACIÓN. Este lazo fluídico ha sido percibido a menudo por 
médiums videntes. Es una especie de rastro fosforescente que se 
pierde en el espacio, y en dirección al cuerpo. Ciertos Espíritus 
han dicho que en esto se reconocen los que aún pertenecen al 
mundo corporal. 

41. ¿Qué sucedería si, durante el sueño y en ausencia del Espí-
ritu, el cuerpo fuese herido mortalmente?  

«El Espíritu sería advertido y regresaría antes de que la 
muerte se consumase». 

Entonces, ¿no podría suceder que el cuerpo muriese en au-
sencia del Espíritu, y que este, a su vuelta, no pudiese 
reingresar en él?  

«No, esto sería contrario a la ley que rige la unión del alma 
y del cuerpo». 

—¿Y si el golpe se diera súbitamente y de improviso?  

«El Espíritu sería avisado antes de que se diera el golpe mor-
tal». 

Observación. Preguntado sobre este hecho, el Espíritu de un 
vivo respondió: «Si el cuerpo pudiese morir en ausencia del Espí-
ritu, sería un medio muy cómodo de cometer suicidios 
hipócritas». 

42. El Espíritu de una persona evocada durante el sueño ¿es tan 
libre de comunicarse como el de una persona muerta?  

«No. La materia siempre lo influye, poco o mucho». 

OBSERVACIÓN. Una persona que se encontraba en este estado, a 
la que se dirigió esta pregunta contestó: «Estoy siempre encade-
nado a la bola que arrastro tras de mí». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 390 

—En este estado, ¿podría el Espíritu verse impedido de ve-
nir porque está en otra parte?  

«Sí, puede suceder que el Espíritu esté en un paraje donde 
le complazca permanecer, y entonces no viene a la evoca-
ción, sobre todo cuando es hecha por alguien que no le 
interesa». 

43. ¿Es enteramente imposible evocar al Espíritu de una per-
sona despierta?  

«Aunque difícil, no es absolutamente imposible, porque si 
la evocación tiene éxito puede suceder que la persona se 
duerma. Con todo, el Espíritu solo puede comunicarse 
como Espíritu en los momentos en que su presencia no es 
necesaria para la actividad inteligente del cuerpo». 

OBSERVACIÓN. La experiencia nos prueba que la evocación rea-
lizada durante el estado de vigilia puede provocar el sueño, o al 
menos una absorción cercana al sueño. Pero este efecto solo 
puede tener lugar por una voluntad muy enérgica y, si existen 
lazos de simpatía entre las dos personas. De otro modo, la evo-
cación no tiene resultado. Incluso, en el caso de que la evocación 
pudiera provocar el sueño, si el momento es inoportuno, la per-
sona al no querer dormir opondrá resistencia y, si se rinde al 
sueño, su Espíritu estará turbado y responderá difícilmente. Re-
sulta de esto que el momento más favorable para la evocación de 
una persona viva es el de su sueño natural, porque, al encontrarse 
libre su Espíritu puede acudir a quien lo llama de la misma ma-
nera que podría ir a otra parte. 

Cuando la evocación se hace con el consentimiento de la persona, 
y esta procura dormirse con ese objetivo, puede suceder que esta 
preocupación retarde el sueño y perturbe al Espíritu. Por esto es 
preferible el sueño no forzado. 

44. Una persona viva evocada, ¿tiene conciencia de ello al des-
pertar?  



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 391 

«No, vosotros sois evocados más a menudo de lo que creéis. 
Solo el Espíritu lo sabe y algunas veces puede quedar una 
vaga impresión como de un sueño». 

—¿Quién puede evocarnos, si somos seres desconocidos?  

«En otras existencias podéis haber sido personas conocidas 
en este mundo o en otros. Y además pueden evocaros vues-
tros parientes y amigos, igualmente en este mundo o en 
otros. Supongamos que tu Espíritu haya animado el cuerpo 
del padre de otra persona. Pues bien, cuando esta persona 
evoque a su padre, tu Espíritu será el evocado y respon-
derá». 

45. El Espíritu evocado de una persona viva ¿responde como 
Espíritu o según las ideas de cuando está despierto?  

«Esto depende de su elevación, pero juzga más sanamente 
y con menos prejuicios, exactamente como los sonámbulos, 
pues es un estado parecido». 

46. Si se evocara el Espíritu de un sonámbulo en estado de sueño 
magnético, ¿sería más lúcido que el de otra persona?  

«Sin duda respondería con más facilidad, porque está más 
desprendido. Todo depende del grado de independencia del 
Espíritu y del cuerpo». 

—El Espíritu de un sonámbulo ¿podría responder a una 
persona que lo evocase a distancia al mismo tiempo que 
respondía verbalmente a otra persona?  

«La facultad de comunicarse simultáneamente en dos pun-
tos diferentes, solo es propia de los Espíritus completamente 
desprendidos de la materia». 

47. ¿Se podrían modificar las ideas de una persona en estado de 
vigilia, actuando sobre su Espíritu durante el sueño?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 392 

«Sí, algunas veces. El Espíritu no está ya unido a la materia 
por lazos tan íntimos, por lo que es más accesible a las im-
presiones morales, y estas impresiones pueden influir en su 
manera de ver las cosas en el estado de vigilia. Desgracia-
damente sucede muy a menudo que, al despertarse, la 
naturaleza corporal se impone y le hace olvidar las buenas 
resoluciones que haya podido tomar». 

48. El Espíritu de una persona viva ¿es libre de decir lo que 
quiera?  

«Tiene sus facultades de Espíritu y por consiguiente su libre 
albedrío, y como tiene más agudeza, es también más cir-
cunspecto que cuando está despierto». 

49. ¿Podría obligarse a una persona, evocándola, a decir lo que 
ella quisiera callar?  

«He dicho ya que el Espíritu tiene su libre albedrío, pero 
puede suceder que como Espíritu dé menos importancia a 
ciertas cosas que en el estado de vigilia. Su conciencia puede 
expresarse con más libertad. Por lo demás, si no quiere ha-
blar, siempre puede evadirse de las impertinencias 
marchándose, porque no puede retenerse a su Espíritu 
como se retendría a su cuerpo». 

50. El Espíritu de una persona viva ¿no podría ser obligado por 
otro Espíritu a venir y hablar del mismo modo que sucede 
con los Espíritus errantes?  

«Entre los Espíritus, ya se encuentren encarnados o desen-
carnados, no hay supremacía sino por la superioridad 
moral, y podéis creerlo, un Espíritu superior jamás prestaría 
su apoyo a una fea indiscreción». 

OBSERVACIÓN. Este abuso de confianza sería en efecto una mala 
acción, pero no podría tener resultado, puesto que no se puede 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 393 

arrancar un secreto que el Espíritu quiera callar, a menos que, 
dominado por un sentimiento de justicia, confesase lo que en 
otras circunstancias callaría. 

Una persona quiso saber, por este medio, si el testamento de uno 
de sus parientes la favorecería. El Espíritu contestó «Sí, mi amada 
sobrina, y muy pronto tendrás la prueba». En efecto, el hecho 
era real. Pero pocos días después, el pariente destruyó su testa-
mento y tuvo la malicia de hacerlo saber a la persona, sin que 
supiese que había sido evocado. Un sentimiento instintivo lo con-
dujo sin duda a ejecutar la resolución que su Espíritu había 
tomado a consecuencia de la pregunta que se le había hecho. Hay 
bajeza en preguntar al Espíritu de un muerto o de un vivo lo que 
no nos atreveríamos a preguntarle personalmente, y por lo 
mismo esta bajeza no tiene como compensación el resultado que 
se espera. 

51. ¿Puede evocarse a un Espíritu cuyo cuerpo está aún en el 
seno de su madre?  

«No, sabéis bien que en ese momento el Espíritu está en 
turbación completa». 

OBSERVACIÓN. La encarnación solo tiene lugar definitivamente 
en el momento en que el niño respira. Pero, desde la concepción, 
el Espíritu designado para animar ese cuerpo entra en una turba-
ción que aumenta cuando se aproxima el nacimiento. Dicha 
turbación le quita la conciencia de sí mismo y, como consecuen-
cia, la facultad de responder. (Véase El Libro de los Espíritus, 
Regreso a la vida corporal; Unión del alma y del cuerpo, § 344). 

52. ¿Podría un Espíritu mentiroso ocupar el lugar del Espíritu 
de una persona viva que se evocara?  

«No cabe duda y sucede muy a menudo, sobre todo cuando 
no es pura la intención del evocador. Por lo demás, la evo-
cación de personas vivas solo tiene interés como estudio 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 394 

psicológico. Conviene abstenerse siempre que no pueda te-
ner un resultado instructivo». 

OBSERVACIÓN. Si la evocación de Espíritus errantes no siempre 
da resultado, para servirnos de su expresión, es mucho más fre-
cuente que así suceda con los Espíritus que están encarnados. 
Entonces, sobre todo, es cuando los Espíritus mentirosos toman 
el lugar de aquellos. 

53. ¿Tiene inconvenientes la evocación de una persona viva?  

«Nunca deja de haber peligro. Eso depende de la situación 
de la persona, porque si está enferma se puede aumentar sus 
sufrimientos». 

54. ¿En qué caso la evocación de una persona viva puede tener 
más inconvenientes?  

«Hay que abstenerse de evocar a los niños de muy corta 
edad, a las personas gravemente enfermas y a los ancianos 
achacosos. En una palabra, puede tener inconvenientes 
siempre que el cuerpo esté debilitado». 

OBSERVACIÓN. La brusca suspensión de las facultades intelectua-
les durante el estado de vigilia también podría ofrecer peligro, si 
la persona tuviese en aquel momento necesidad de toda su pre-
sencia de ánimo. 

55. Durante la evocación de una persona viva, ¿experimenta su 
cuerpo fatiga a consecuencia del trabajo que realiza el Espí-
ritu, aunque esté ausente?  

Una persona en ese estado y que decía que su cuerpo se fa-
tigaba, respondió a esta pregunta:  

«Mi Espíritu es como un globo cautivo atado a un poste. 
Mi cuerpo es el poste que se estremece por las sacudidas del 
globo». 



SOBRE LAS EVOCACIONES 

 395 

56. Puesto que la evocación de las personas vivas puede tener 
inconvenientes cuando se hace sin precaución, ¿existe peli-
gro cuando se evoca a un Espíritu que no se sabe si está 
encarnado y que podría no encontrarse en condiciones fa-
vorables?  

«No, las circunstancias no son las mismas. No vendrá si no 
está en disposición de hacerlo. Y, además, ¿no os he dicho 
que preguntéis antes de hacer una evocación, si podéis ha-
cerla?». 

57. Cuando sentimos, en los momentos más inoportunos, unas 
irresistibles ganas de dormir, ¿se debería a que estamos 
siendo evocados en alguna parte?  

«Sin duda que eso puede suceder, pero con mayor frecuen-
cia es un efecto puramente físico, ya sea porque el cuerpo 
tenga necesidad de descanso, o porque el Espíritu necesite 
libertad». 

OBSERVACIÓN. Una señora conocida nuestra, médium, tuvo un 
día la idea de evocar al Espíritu de su nieto, que dormía en la 
misma habitación. La identidad se confirmó por el lenguaje, las 
expresiones familiares del niño y por el relato muy exacto de mu-
chas cosas que le habían sucedido en el colegio. Pero una 
circunstancia vino a confirmarlo. De repente, la mano de la mé-
dium se detuvo en medio de una frase, sin que fuera posible 
obtener nada más. En aquel momento, el niño medio despierto 
hizo varios movimientos en la cama. Algunos instantes después, 
volviéndose a dormir, la mano de la médium volvió a escribir 
otra vez, continuando la conversación interrumpida. La evoca-
ción de las personas vivas, realizada en buenas condiciones, 
prueba de la manera más incontestable la acción distinta del Es-
píritu y del cuerpo, y por consiguiente la existencia de un 
principio inteligente independiente de la materia. (Véase en la Re-
vista Espírita de 1860, págs. 11 y 81, varios ejemplos notables 
de evocación de personas vivas). 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXV 

 396 

Telegrafía humana 

285. 58. Dos personas que se evocaran recíprocamente, ¿podrían 
transmitirse sus pensamientos y establecer una correspon-
dencia? 

«Sí, y esta telegrafía humana un día será el medio universal 
de correspondencia». 

—¿Por qué no se practica desde ahora?  

«Ya lo hacen algunas personas, pero no todo el mundo. Es 
necesario que los hombres se depuren para que su Espíritu 
se desprenda de la materia y esta es también una razón para 
hacer la evocación en nombre de Dios. Hasta entonces está 
circunscrito a las almas selectas y desmaterializadas, lo que 
raramente se encuentra en el estado actual de los habitantes 
de la Tierra». 

 



 

 

CAPÍTULO XXVI 

PREGUNTAS QUE SE PUEDEN 
DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

OBSERVACIONES PRELIMINARES. PREGUNTAS 

AGRADABLES O DESAGRADABLES PARA LOS 

ESPÍRITUS. PREGUNTAS SOBRE EL PORVENIR. 

PREGUNTAS SOBRE LAS EXISTENCIAS PASADAS Y 

FUTURAS. PREGUNTAS SOBRE INTERESES MORALES 

Y MATERIALES. PREGUNTAS SOBRE LA SUERTE DE 

LOS ESPÍRITUS. PREGUNTAS SOBRE LA SALUD. 

PREGUNTAS SOBRE INVENCIONES Y 

DESCUBRIMIENTOS. PREGUNTAS SOBRE TESOROS 

OCULTOS. PREGUNTAS SOBRE OTROS MUNDOS  

Observaciones preliminares 

286. No podría encarecerse bastante la importancia que debe darse al 
modo de hacer las preguntas, y más aún a la naturaleza de ellas. 
Hay dos aspectos deben tenerse presente en las preguntas que se 
dirigen a los Espíritus: la forma y el fondo. Respecto a la forma, 
se deben redactar con claridad y precisión, evitando las preguntas 
complejas. Pero hay otro punto no menos importante y es el orden 
en que deben disponerse. Cuando un asunto requiere una serie de 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 398 

preguntas, es esencial que se encadenen con método, de manera 
que deriven naturalmente unas de otras. Los Espíritus responden 
a ellas con mucha más facilidad y claridad que cuando se hacen 
al azar, pasando sin transición de un asunto a otro. Por esta ra-
zón, siempre es útil prepararlas con anticipación, sin perjuicio de 
intercalar durante la sesión las preguntas que surjan por las cir-
cunstancias. Además de que la redacción se hace mejor cuando se 
hace con calma, este trabajo preparatorio es, como ya hemos di-
cho, una especie de evocación anticipada a la que el Espíritu 
puede haber asistido y esté dispuesto a responder. Se notará que 
muy a menudo el Espíritu responde anticipadamente a ciertas pre-
guntas, lo que prueba que ya las conocía. 

El fondo de la pregunta requiere una atención todavía más 
seria, porque a menudo es la naturaleza misma de la demanda 
provoca una respuesta verdadera o falsa. Hay cuestiones a las que 
los Espíritus no pueden o no deben responder por motivos que 
nos son desconocidos, y entonces es inútil insistir. Pero lo que se 
debe evitar, sobre todo, son las preguntas hechas con el fin de 
poner su perspicacia a prueba. Se dice que, cuando algo existe, 
ellos deben saberlo. Ahora bien, precisamente porque vosotros 
conocéis algo o tenéis los medios de comprobarlo por vosotros 
mismos, es por lo que los Espíritus no se toman el trabajo de res-
ponder. Esa sospecha los ofende y no se obtiene nada 
satisfactorio. ¿No tenemos todos los días ejemplos entre noso-
tros? Los hombres superiores que tienen conciencia de lo que 
valen, ¿se ocuparían en contestar a todas las preguntas necias que 
tuviesen por objeto someterlos a un examen como si fueran estu-
diantes? El deseo de hacer un adepto de tal o cual persona no es 
para los Espíritus un motivo para satisfacer una vana curiosidad. 
Saben que la convicción llegará tarde o temprano y los medios 
que emplean para conducirlo no son siempre los que nosotros 
pensamos. 



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 399 

Suponed a un hombre grave, ocupado en cosas útiles y serias, 
incesantemente atormentado por las pueriles demandas de un 
niño, y tendréis una idea de lo que deben pensar los Espíritus su-
periores de las simplezas con que se les importuna. No se deduce 
de esto que no se puedan obtener de parte de los Espíritus noticias 
útiles y sobre todo muy buenos consejos, sino que contestan más 
o menos bien según los conocimientos que poseen, el interés que 
les merecemos, el afecto que nos tienen y, por último, según el 
objetivo que uno se proponga y la utilidad que ellos vean en el 
asunto. Pero si todo nuestro pensamiento se limita a creerlos más 
aptos que a otros para darnos una reseña útil sobre las cosas de 
este mundo, no pueden tener por nosotros una profunda simpa-
tía. Desde entonces solo hacen apariciones muy cortas y a 
menudo, según el grado de su imperfección, atestiguan su mal hu-
mor por haberlos incomodado inútilmente. 

287. Algunas personas creen que es preferible abstenerse de hacer pre-
guntas y que conviene esperar la enseñanza de los Espíritus sin 
provocarla. Esto es un error. No cabe duda de que los Espíritus 
dan instrucciones espontáneas de elevado alcance y que se haría 
muy mal en descuidar, pero hay explicaciones que muchas veces 
se harían esperar mucho tiempo si no se solicitasen. Sin las pre-
guntas que hemos propuesto, El Libro de los Espíritus y El Libro 
de los médiums estarían aún por hacer o serían menos completos, 
y una infinidad de problemas de gran importancia estarían por 
resolver. Las preguntas, lejos de tener el menor inconveniente, son 
de enorme utilidad desde el punto de vista de la instrucción, 
cuando se las sabe acotar dentro los límites apropiados. Tienen 
otra ventaja, pues ayudan a descubrir a los Espíritus mentirosos 
que, siendo más vanidosos que sabios, raramente superan con 
éxito la prueba de las cuestiones de lógica rigurosa, mediante las 
cuales se los acorrala. Como los Espíritus verdaderamente supe-
riores no tienen nada que temer de semejante control, son los 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 400 

primeros en provocar explicaciones sobre los puntos oscuros. Los 
otros, por el contrario, temiendo tener que habérselas con alguien 
más fuerte, ponen gran cuidado en evitarlas. Por eso, recomien-
dan en general a los médiums que tratan de dominar, y a los cuales 
quieren hacer aceptar sus utopías, que se abstengan de toda con-
troversia respecto a sus enseñanzas. 

Si se ha comprendido lo que hemos dicho hasta ahora en esta 
obra, puede ya formarse una idea del marco en el cual conviene 
concretar las preguntas que pueden dirigirse a los Espíritus. Sin 
embargo, para mayor seguridad, damos a continuación las res-
puestas que se han obtenido sobre los principales asuntos que las 
personas poco experimentadas generalmente están dispuestas a 
preguntar. 

Preguntas agradables o desagradables 
para los Espíritus  

288. 1. ¿Responden los Espíritus de buen grado a las preguntas que 
se les hacen?  

«Según las preguntas. Los Espíritus formales responden 
siempre con agrado a las que tienen por objeto el bien y los 
medios de haceros adelantar. No atienden las preguntas frí-
volas». 

2. ¿Basta que una pregunta sea seria para obtener una res-
puesta seria?  

«No, esto depende del Espíritu que contesta». 

—¿Pero una cuestión formal no aleja acaso a los Espíritus 
ligeros?  



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 401 

«No es la pregunta la que aleja a los Espíritus superficiales, 
sino el carácter de quien la hace». 

3. ¿Cuáles son las preguntas particularmente molestas para los 
Espíritus buenos?  

«Todas las que son inútiles o que se hacen con un objetivo 
de curiosidad o de ponerlos a prueba. Entonces no respon-
den y se alejan». 

—¿Hay preguntas que sean desagradables para los Espíritus 
imperfectos?  

«Solo las que pueden descubrir su ignorancia o su falsedad 
cuando procuran engañar. De lo contrario, contestan a todo 
sin preocuparse por la verdad». 

4. ¿Qué pensar de las personas que en las comunicaciones es-
píritas no ven más que una distracción, un pasatiempo o un 
medio de obtener revelaciones sobre lo que les interesa?  

«Esas son las personas que agradan mucho a los Espíritus 
inferiores que, como ellas, quieren divertirse y están conten-
tos cuando las han mistificado». 

5. Cuando los Espíritus no contestan a ciertas preguntas, ¿es 
por su voluntad, o bien porque un poder superior se opone 
a ciertas revelaciones?  

«Por ambos motivos. Hay cosas que no pueden ser reveladas 
y otras que el propio Espíritu no conoce». 

—Insistiendo mucho, ¿llegaría el Espíritu a responder?  

«No. El Espíritu que no quiere responder siempre tiene la 
facilidad de marcharse. Por esto es necesario esperar cuando 
así se os pide hacerlo, y, sobre todo, no os empeñéis en obli-
garnos a responder. Insistir para obtener una contestación 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 402 

que no se os quiere dar, es un medio seguro de ser enga-
ñado». 

6. ¿Están todos los Espíritus capacitados para comprender las 
preguntas que se les plantean?  

«Ni mucho menos. Los Espíritus inferiores son incapaces de 
comprender ciertas cuestiones, lo que no les impide contes-
tar bien o mal, como sucede entre vosotros». 

OBSERVACIÓN. En ciertos casos, y cuando es útil, sucede con fre-
cuencia que un Espíritu más instruido viene en ayuda del Espíritu 
ignorante, y le indica lo que debe decir. Se reconoce con facilidad 
por el contraste entre ciertas respuestas y, además, porque a me-
nudo el mismo Espíritu lo admite. Esto solo tiene lugar con 
Espíritus ignorantes de buena fe, pero nunca con los que hacen 
gala de un falso saber. 

Preguntas sobre el porvenir 

289. 7. ¿Pueden los Espíritus darnos a conocer el porvenir?  

«Si el hombre conociera el porvenir, descuidaría el presente. 

»Este es un punto sobre el cual insistís siempre para obtener 
una respuesta precisa. Es un gran error, porque la manifes-
tación de los Espíritus no es un medio de adivinación. Si os 
empeñáis en querer una respuesta, os la dará un Espíritu tra-
vieso: os lo decimos a cada momento». (Véase El Libro de 
los Espíritus, Conocimiento del porvenir, § 868). 

8. Sin embargo, ¿no hay a veces acontecimientos futuros que 
son anunciados espontáneamente y con veracidad por los 
Espíritus?  



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 403 

«Puede suceder que el Espíritu prevea cosas que juzga útil 
dar a conocer, o que tenga la misión de dar a conocer. Pero 
hay que desconfiar mucho de los Espíritus mentirosos que 
se divierten haciendo predicciones. Solo el conjunto de las 
circunstancias puede hacernos apreciar el grado de con-
fianza que merecen esas predicciones». 

9. ¿De qué clase de predicciones se debe desconfiar más?  

«De todas aquellas que no tienen un objetivo de utilidad ge-
neral. Las predicciones personales casi siempre pueden ser 
consideradas como apócrifas». 

10. ¿Cuál es el objetivo de los Espíritus que anuncian espontá-
neamente acontecimientos que no tienen lugar?  

«La mayoría de las veces es para divertirse con la creduli-
dad, el miedo o la alegría que causan, y después se ríen de 
la decepción. Sin embargo, estas predicciones engañosas tie-
nen algunas veces un propósito más formal, el de poner a 
prueba a quien las recibe, a fin de ver el modo en que reac-
ciona y la naturaleza de sentimientos buenos o malos que 
despierta en él». 

OBSERVACIÓN. Tal sería, por ejemplo, el anuncio de algo que 
pueda lisonjear la codicia o la ambición, como la muerte de una 
persona, la perspectiva de una herencia, etc. 

11. ¿Por qué los Espíritus serios, cuando hacen que presintamos 
un acontecimiento, generalmente no fijan la fecha? ¿Es esto 
impotencia o voluntad por su parte? 

«Por ambos motivos. En ciertos casos pueden hacer presen-
tir un acontecimiento: entonces es una advertencia que os 
hacen. En cuanto a precisar la fecha, a menudo no deben 
hacerlo, y muchas veces no lo pueden hacer porque ellos 
mismos no lo saben. El Espíritu puede prever que un hecho 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 404 

tendrá lugar, pero el momento preciso puede depender de 
acontecimientos que aún no se han cumplido y que solo 
Dios sabe. Los Espíritus superficiales, que no tienen escrú-
pulo en engañaros, os indican los días y las horas sin 
preocuparse por el resultado. Por eso, toda predicción cir-
cunstanciada debe seros sospechosa. 

»Repito, nuestra misión es la de haceros progresar. Os ayu-
damos tanto como podemos. Quien pida sabiduría a los 
Espíritus superiores, nunca será engañado. Pero no creáis 
que perdemos el tiempo en escuchar todas vuestras neceda-
des y en deciros la buenaventura. Dejamos eso a los 
Espíritus superficiales, que se divierten como niños travie-
sos. 

»La Providencia ha puesto límites a las revelaciones que se 
pueden hacer al hombre. Los Espíritus serios guardan silen-
cio sobre todo lo que está prohibido dar a conocer. 
Insistiendo para obtener una respuesta, os exponéis a las fe-
chorías de los Espíritus inferiores, siempre dispuestos a 
aprovechar las ocasiones de tender trampas a vuestra credu-
lidad». 

OBSERVACIÓN. Los Espíritus ven o presienten por inducción los 
acontecimientos futuros, ven que se cumplirán en un tiempo que 
no cuentan como nosotros. Para precisar la fecha, sería necesario 
que se identificaran con nuestro modo de calcular la duración, lo 
que no siempre juzgan necesario. De ahí proviene a menudo la 
causa de muchos errores aparentes. 

12. ¿Hay hombres dotados de una facultad especial que les per-
mite entrever el porvenir?  

«Sí, aquellos cuya alma se desprende de la materia. Entonces 
el Espíritu es el que ve. Y, cuando es útil, Dios les permite 
revelar ciertas cosas para el bien. No obstante, hay aún más 



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 405 

impostores y charlatanes. Esta facultad será más común en 
el porvenir». 

13. ¿Qué pensar de los Espíritus que se complacen en pronosti-
car la muerte de alguien el día y la hora exactos?  

«Son Espíritus bromistas pesados y de muy mal gusto, que 
no tienen otro objeto que divertirse por el miedo que causan. 
Nunca debe hacerse caso de lo que digan». 

14. ¿Cómo es posible que ciertas personas sean advertidas, por 
un presentimiento, del momento de su muerte?  

«Muchas veces su propio Espíritu lo sabe en sus momentos 
de libertad, y al despertar conserva esa intuición. Como es-
tas personas están preparadas, no se asustan ni se 
conmueven. No ven en esta separación del cuerpo y del alma 
más que un cambio de situación, o si queréis, por usar una 
imagen más vulgar, el abandono de un vestido de tela vasta 
por otro de seda. El miedo a la muerte disminuirá a medida 
que se extiendan las creencias espíritas». 

Preguntas sobre las existencias pasadas y 
futuras  

290. 15. ¿Pueden los Espíritus revelarnos nuestras existencias pasa-
das?  

«Dios permite algunas veces que sean reveladas según el 
propósito. Si es para vuestra edificación e instrucción, serán 
verdaderas, y en este caso, la revelación se hace casi siempre 
de manera espontánea y enteramente imprevista. Pero Dios 
nunca lo permite para satisfacer la vana curiosidad». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 406 

—¿Por qué ciertos Espíritus nunca rehúsan a hacer esta 
clase de revelaciones?  

«Son Espíritus bromistas que se divierten a vuestras expen-
sas. En general, debéis considerar falsas, o al menos 
sospechosas, todas las revelaciones de esta naturaleza que 
no tengan un objetivo eminentemente serio y útil. Los Espí-
ritus burlones se complacen en lisonjear el amor propio con 
supuestos orígenes honrosos. Hay médiums y creyentes que 
aceptan a pies juntillas todo lo que se les dice sobre este 
asunto, y no ven que el estado actual de su Espíritu en nada 
justifica el rango que pretenden haber ocupado; una pe-
queña vanidad, con la que se divierten tanto los Espíritus 
burlones como los hombres. Sería más lógico, y más con-
forme a la marcha progresiva de los seres, que hubiesen 
ascendido y no descendido, lo que sería más honroso para 
ellos. Para que se pueda dar crédito a esta clase de revelacio-
nes, sería preciso que se hicieran espontáneamente por 
diferentes médiums desconocidos los unos de los otros, ig-
norando lo que se hubiese revelado anteriormente. 
Entonces, habría una razón evidente para creer». 

Si no podemos conocer nuestra individualidad anterior, ¿su-
cede lo mismo con la clase de existencia que tuvimos, la 
posición social que ocupábamos y las cualidades y defectos 
que predominaron en nosotros?  

«No. Esto puede ser revelado, porque de ello podéis sacar 
provecho para vuestro mejoramiento. Por otra parte, estu-
diando vuestro presente, vosotros mismos podéis deducir 
vuestro pasado». (Véase El Libro de los Espíritus, Olvido 
del pasado, § 392). 

16. ¿Puede sernos revelada alguna cosa sobre nuestras existen-
cias futuras?  



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 407 

«No. Todo lo que os digan ciertos Espíritus al respecto solo 
será una burla. Y eso se comprende: vuestra existencia fu-
tura no puede estar determinada con antelación, puesto que 
será lo que vosotros mismos habréis merecido por vuestra 
conducta en la Tierra y por las resoluciones que toméis 
cuando seáis Espíritus. Cuanto menos tengáis que expiar, 
más feliz será vuestra existencia. Con todo, saber cómo y 
dónde será esa existencia, repito que es imposible, salvo el 
caso especial y raro de los Espíritus que solo están en la Tie-
rra para cumplir una misión importante, porque entonces su 
ruta está de algún modo trazada con anticipación». 

Preguntas sobre intereses morales y 
materiales  

291. 17. ¿Se puede pedir consejos a los Espíritus?  

«Sí, ciertamente. Los Espíritus buenos jamás rehúsan ayudar 
a aquellos que los evocan con confianza, principalmente en 
lo que concierne al alma. Pero rechazan a los hipócritas, a 
aquellos que aparentan pedir la luz y se complacen en las 
tinieblas». 

18. ¿Pueden los Espíritus dar consejos sobre asuntos de interés 
privado?  

«Alguna vez, según el motivo. Eso también depende de 
aquellos a quienes uno se dirige. Los consejos concernientes 
a la vida privada son dados con más exactitud por los Espí-
ritus familiares, porque se unen a una persona y se interesan 
por lo que le concierne. Son como el amigo, el confidente de 
vuestros pensamientos más secretos. Pero a menudo los fa-
tigáis con preguntas tan descabelladas, que os dejan. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 408 

También sería absurdo pedir cosas íntimas a los Espíritus 
que os son extraños, lo mismo que si para esto os dirigierais 
al primer individuo que encontraseis en la calle. No debe-
ríais olvidar jamás que la puerilidad de las demandas es 
incompatible con la superioridad de los Espíritus. También 
hay que tener en cuenta las cualidades del Espíritu familiar, 
que puede ser bueno o malo, según sus simpatías por la per-
sona con quien se comunica. El Espíritu familiar de un 
hombre malo es un mal Espíritu, cuyos consejos pueden 
serle perniciosos, pero que se aleja y cede el puesto a un Es-
píritu mejor, si el hombre se mejora a sí mismo. A los 
semejantes, sus semejantes». 

19. ¿Pueden los Espíritus familiares favorecer los intereses ma-
teriales mediante revelaciones?  

«Pueden hacerlo y algunas veces lo hacen, según las circuns-
tancias. Pero estad seguros de que los buenos Espíritus 
nunca se prestan a servir a la ambición. Los malos hacen 
brillar ante vuestros ojos mil atractivos para estimularla y 
enseguida engañaros con la decepción. Sabed también que, 
si vuestra prueba es la de sufrir tal o cual vicisitud, vuestros 
Espíritus protectores pueden ayudaros a soportarla con más 
resignación y endulzarla algunas veces. Pero, en interés de 
vuestro porvenir, no les está permitido libraros de ella. Así 
como un buen padre no concede a su hijo todo lo que 
desea». 

OBSERVACIÓN. Nuestros Espíritus protectores pueden, en mu-
chas circunstancias, indicarnos el mejor camino, sin que por esto 
nos conduzcan por la mano. De no ser así, perderíamos toda ini-
ciativa y no nos atreveríamos a dar un paso sin su socorro, y esto 
sería en perjuicio de nuestro perfeccionamiento. Para progresar, 
el hombre necesita a menudo adquirir la experiencia a sus expen-
sas. Por esto los Espíritus prudentes, aconsejándonos, nos entregan 



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 409 

muchas veces a nuestras propias fuerzas, como hace un hábil pre-
ceptor con sus discípulos. En las circunstancias ordinarias de la 
vida, nos aconsejan por medio de la inspiración y de este modo 
nos dejan todo el mérito del bien que hagamos, como toda la res-
ponsabilidad de las malas elecciones. 

Sería abusar de la condescendencia de los Espíritus familiares y 
comprender mal su misión el hecho de preguntarles a cada ins-
tante sobre las cosas más vulgares, como hacen ciertos médiums. 
Algunos de ellos, por cualquier cosa, toman el lápiz y piden con-
sejo sobre las cosas más sencillas. Esta manía denota estrechez de 
ideas. Al mismo tiempo, hay presunción en creer que siempre te-
nemos a un Espíritu a nuestras órdenes, sin otra cosa que hacer 
más que ocuparse de nosotros y de nuestros pequeños intereses. 
Es, además, aniquilar el propio juicio y reducirse a un papel pa-
sivo, sin provecho para la vida presente y, con seguridad, 
perjudicial para el adelantamiento futuro. Si hay puerilidad en 
preguntar a los Espíritus sobre cosas fútiles, no la hay menos en 
los Espíritus que se ocupan espontáneamente de lo que se puede 
llamarse detalles caseros. Pueden ser buenos, pero seguramente 
todavía son muy terrenales. 

20. Si, al morir, una persona deja asuntos pendientes, ¿se puede 
pedir a su Espíritu que ayude a ponerlos en claro? ¿Y se le 
puede preguntar también sobre los bienes reales que ha de-
jado, en caso de que no se conozcan, si es en interés de la 
justicia?  

«Olvidáis que la muerte es una liberación de las preocupa-
ciones de la Tierra. ¿Creéis que el Espíritu, que es feliz por 
su libertad, volverá de buen grado a tomar su cadena y a 
ocuparse de cosas que ya no le pertenecen, para satisfacer la 
ambición de sus herederos, que pueden haberse alegrado de 
su muerte con la esperanza de que les sería provechosa? Ha-
bláis de justicia, pero la justicia está en la decepción de la 
codicia de esos herederos. Es el principio de los castigos que 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 410 

Dios reserva a su ambición por los bienes terrenales. Por 
otra parte, las dificultades que algunas veces deja la muerte 
de una persona forman parte de las pruebas de la vida, y no 
está en el poder de ningún Espíritu libraros de ellas, porque 
están en los decretos de Dios». 

OBSERVACIÓN. La contestación anterior, sin duda, contrariará 
a los que se figuran que los Espíritus no tienen otra cosa que 
hacer más qué servimos de auxiliares clarividentes para guiar-
nos, no hacia el cielo, sino en la Tierra. Otra consideración 
viene en apoyo de esta respuesta. Si un hombre ha dejado du-
rante su vida sus negocios en desorden por incuria, no es 
verosímil que, después de la muerte, tenga por ello cuidado, 
porque debe ser feliz con haber quedado libre de las incomodi-
dades que le causaban, y por poco elevado que esté, les dará 
menos importancia como Espíritu que como hombre. En 
cuanto a los bienes desconocidos que haya podido dejar, no 
tiene ningún motivo de interesarse por sus ávidos herederos, 
que seguramente no se acordarían más de él si no esperasen 
sacar algún provecho. Y si aún está imbuido de las pasiones 
humanas, puede tener un placer pernicioso en la contrariedad 
de quienes ansían sus bienes. 

Si en interés de la justicia y de las personas que aprecia, un 
Espíritu juzga útil hacer revelaciones de esta clase, lo hará es-
pontáneamente y sin necesidad de ser médium, ni valerse de 

otro que lo sea. El espíritu conduce al conocimiento de las co-
sas por circunstancias fortuitas, pero no merced a las preguntas 

que se le hagan, visto que tales preguntas no pueden cambiar 
la naturaleza de las pruebas que se deben sufrir. Las peticiones 
serían más bien a propósito para agravar las pruebas, porque 
casi siempre es un indicio de avaricia, y prueba al Espíritu que 

se ocupan de él por interés. (Véase § 295). 



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 411 

Preguntas sobre la suerte de los Espíritus  

292. 21. ¿Se puede pedir a los Espíritus noticias sobre su situación 
en el mundo de los Espíritus?  

«Sí, y las dan con gusto cuando la pregunta se hace por 
simpatía o por el deseo de ser útil y no por curiosidad». 

22. ¿Pueden los Espíritus describir la naturaleza de sus sufri-
mientos o de su felicidad?  

«Perfectamente, y esta clase de revelaciones son una gran 
instrucción para vosotros, porque os inician en la verdadera 
naturaleza de las penas y de las recompensas futuras. Al 
destruir las ideas falsas que os hacéis con este motivo, sirven 
para reanimar la fe y vuestra confianza en la voluntad de 
Dios. Los Espíritus buenos son dichosos cuando os descri-
ben la felicidad de los elegidos. Los malos pueden ser 
obligados a describir sus sufrimientos, a fin de provocar su 
arrepentimiento. Incluso algunas veces encuentran en esto 
una especie de consuelo: es el desdichado que exhala su 
queja con la esperanza de la compasión. 

»No olvidéis que el objetivo esencial y exclusivo del espiri-
tismo es vuestro mejoramiento, y para conseguirlo se 
permite a los Espíritus que os inicien en la vida futura, ofre-
ciéndoos ejemplos que podáis aprovechar. Cuanto más os 
identifiquéis con el mundo que os espera, menos lamenta-
réis el que habitáis ahora. En suma, este es el actual objetivo 
de la revelación». 

23. Al evocar a una persona cuya suerte es desconocida, ¿puede 
saberse por ella misma si todavía está viva?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 412 

«Sí, si la incertidumbre de su muerte no es una necesidad o 
una prueba para aquellos que tienen interés en saberlo». 

—Si está muerta, ¿puede dar a conocer las circunstancias de 
su muerte, de una manera que se pueda comprobar?  

«Si a esto da alguna importancia, lo hará. De otro modo, 
hará poco caso». 

OBSERVACIÓN. La experiencia prueba que, en este caso, el Espí-
ritu no se mueve de ninguna manera por el interés que se pueda 
tener en conocer las circunstancias de su muerte. Si tiene intención 
de revelarlas, lo hará por su propia voluntad, ya sea por conducto 
medianímico, o por visiones o apariciones, y entonces puede dar 
las indicaciones más precisas. En caso contrario, un Espíritu men-
tiroso puede engañar perfectamente y divertirse haciendo que se 
realicen búsquedas inútilmente. 

Sucede a veces que la desaparición de una persona cuya muerte 
no puede ser constatada oficialmente, pone trabas a los negocios 
de la familia. Solo en casos muy raros y excepcionales hemos visto 
que los Espíritus encaminen hacia la verdad cediendo a la súplica 
que se les ha hecho. Si quisieran hacerlo, sin duda podrían, pero 
muchas veces no se les permite, si estos inconvenientes son prue-
bas para aquellos que están interesados en eximirse de ellas. 

Es, pues, engañarse con una esperanza quimérica procurar por 
este medio la posesión de herencias, siendo lo más seguro el di-
nero que se gasta con este objeto. 

No faltan Espíritus dispuestos a alimentar semejantes esperan-
zas, y que no tienen escrúpulo en inducir a acciones de las que, a 
menudo, uno puede darse por satisfecho si logra salvarse solo con 
ponerse en ridículo. 



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 413 

Preguntas sobre la salud 

293. 24. ¿Pueden los Espíritus dar consejos sobre la salud?  

«La salud es una condición necesaria para el trabajo que se 
debe realizar en la Tierra, por esto los Espíritus se ocupan 
de la salud con gusto. Pero como entre ellos los hay igno-
rantes y sabios, no conviene dirigirse al primero que llega, 
tanto para esto como para lo demás». 

25. Si nos dirigimos al Espíritu de una celebridad en medicina, 
¿se tiene más seguridad de obtener un buen consejo?  

«Las celebridades terrenales no son infalibles y muchas ve-
ces tienen ideas sistemáticas que no siempre son correctas y 
de las que la muerte no las libera enseguida. La ciencia de 
la Tierra es muy poca cosa en comparación con la ciencia 
celestial. Solo los Espíritus superiores poseen esta última 
ciencia. Aunque no tengan nombres conocidos para voso-
tros, pueden saber mucho más que vuestros sabios sobre 
todas las cosas. La ciencia sola no hace a los Espíritus supe-
riores, y os asombraríais del puesto que ocupan entre 
nosotros ciertos sabios. Por lo tanto, el Espíritu de un sabio 
puede no saber más que lo que sabía en la Tierra, si no ha 
progresado como Espíritu». 

26. El sabio, en estado de Espíritu, ¿reconoce sus errores cien-
tíficos? 

«Si ha llegado a un grado lo bastante elevado para despo-
jarse de su vanidad y comprender que su desarrollo no es 
completo, los reconoce y confiesa sin que le cause ver-
güenza. Pero si no está bastante desmaterializado, puede 
conservar algunos de los prejuicios de que estaba imbuido 
en la Tierra». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 414 

27. ¿Podría un médico, si evocara a sus pacientes fallecidos, ob-
tener aclaraciones sobre la causa de su muerte, los errores 
que pudo haber cometido en el tratamiento, y adquirir de 
este modo mayor experiencia?  

«Puede hacerlo y le sería muy útil, sobre todo si se hiciera 
asistir por Espíritus ilustrados que supliesen la falta de co-
nocimientos de ciertos enfermos. Pero para esto sería 
preciso que hiciese ese estudio de una manera seria, asidua, 
con un objetivo humanitario y no como un medio de adqui-
rir saber y fortuna sin esfuerzo». 

Preguntas sobre invenciones y 
descubrimientos  

294. 28. ¿Pueden los Espíritus guiar en las investigaciones científicas 
y en los descubrimientos?  

«La ciencia es obra del genio. No debe adquirirse sino con 
el trabajo, porque solo con el trabajo el hombre adelanta en 
su camino. ¿Qué mérito tendría si para saberlo todo no tu-
viera más que preguntar a los Espíritus? A este precio 
cualquier necio podría convertirse en sabio. Lo mismo su-
cede con las invenciones y descubrimientos de la industria. 
Además, hay otra consideración: cada cosa debe venir a su 
tiempo y cuando las ideas están en disposición de recibirla. 
Si el hombre tuviera ese poder, trastornaría el orden de las 
cosas, haciendo madurar los frutos antes de la estación. 

»Dios dijo al hombre: “Obtendrás tu alimento de la tierra 
con el sudor de tu frente”. Admirable imagen que pinta su 
condición en este mundo. Debe progresar en todo por el 



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 415 

esfuerzo de su trabajo. Si se le diesen las cosas hechas, ¿para 
qué le serviría su inteligencia? Sería como un estudiante al 
que otro le hace los deberes». 

29. El sabio y el inventor, ¿nunca son asistidos por los Espíritus 
en sus investigaciones?  

«¡Oh! Esto es muy diferente. Cuando ha llegado el mo-
mento de un descubrimiento, los Espíritus encargados de 
dirigir su marcha buscan al hombre capaz de conducirlo a 
buen fin, y le inspiran las ideas necesarias, de modo que le 
dejan todo el mérito, porque es necesario que estas ideas las 
elabore y las ponga en práctica. Así sucede con todos los 
grandes trabajos de la inteligencia humana. Los Espíritus 
dejan a cada hombre en su esfera. Aquel que solo es apro-
piado para cavar la tierra, no lo constituirán en depositario 
de los secretos de Dios, pero sabrán sacar de la oscuridad 
al hombre capaz de secundar sus designios. Así pues, no os 
dejéis arrastrar, por curiosidad o ambición, hacia un ca-
mino que no es el objetivo del espiritismo y que terminaría 
para vosotros en las más ridículas mistificaciones». 

OBSERVACIÓN. El conocimiento más esclarecido del espiritismo 

ha calmado el ardor de los descubrimientos que, al principio, 
algunos se habían jactado de hacer por este medio. Incluso se 
había pedido a los Espíritus recetas para teñir y hacer crecer el 
pelo, curar los callos de los pies, etc. Hemos conocido a muchas 
personas que creyeron haber encontrado su fortuna, y solo con-
siguieron procedimientos más o menos ridículos. Lo mismo 
sucede cuando se quiere, con ayuda de los Espíritus, descifrar los 
misterios del origen de las cosas. Ciertos Espíritus tienen, sobre 
estas materias, su sistema, que no vale más que el de los hombres, 
y que es prudente acoger con la mayor reserva. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 416 

Preguntas sobre tesoros ocultos 

295. 30. ¿Pueden los Espíritus hacer que se descubran tesoros ocul-
tos? 

«Los Espíritus superiores no se ocupan de estas cosas, pero 
los Espíritus burlones, a menudo, indican tesoros que no 
existen, o pueden también indicar que hay uno en un paraje 
mientras que está en la parte opuesta. Esto tiene su utilidad 
para demostrar que la verdadera fortuna está en el trabajo. 
Si la Providencia destina riquezas ocultas a alguien, las en-
contrará naturalmente, pero no de otro modo». 

31. ¿Qué pensar de la creencia en los Espíritus guardianes de 
los tesoros ocultos?  

«Los Espíritus que aún no están desmaterializados se ape-
gan a las cosas materiales. Hay avaros que cuando vivían 
ocultaron sus tesoros y aún los vigilan y guardan después 
de la muerte, y la perplejidad que sienten al ver que se los 
llevan es uno de sus castigos, hasta que comprendan su 
inutilidad. Existen también los Espíritus de la tierra, que es-
tán encargados de dirigir las transformaciones interiores, 
quienes por alegoría han sido considerados como los guar-
dianes de las riquezas naturales». 

OBSERVACIÓN. La cuestión de los tesoros ocultos se encuentra en 
la misma categoría que la de las herencias desconocidas. Sería 
muy atolondrado quien contase con las pretendidas revelaciones 
que pudieran hacerle los bromistas del mundo invisible. Hemos 
dicho que cuando los Espíritus quieren o pueden hacer semejan-
tes revelaciones, las hacen espontáneamente, y no tienen 
necesidad de médiums para esto. Aquí mostramos un ejemplo: 

«Una señora acababa de perder a su marido después de treinta 
años de matrimonio, y se encontraba sin recursos en vísperas de 



PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS 

 417 

ser desalojada de su domicilio por sus hijastros, a los que había 
cuidado como una madre. Su desesperación llegaba al límite, 
cuando una noche se le apareció su marido y le dijo que lo si-
guiera a su despacho. Allí le enseñó su escritorio, que estaba aún 
con los sellos del embargo y, por un efecto de doble vista, le hizo 
ver el interior. Le indicó un cajón secreto que ella no conocía y 
cuyo mecanismo le explicó, añadiendo: “He previsto lo que su-
cedería, y quise asegurar tu suerte. En ese cajón están mis últimas 
disposiciones. Te cedo el usufructo de esta casa y una renta de…” 
Después desapareció. El día en que se quitaron los precintos ju-
diciales, nadie pudo abrir el cajón. Entonces la señora contó lo 
que le había sucedido. Lo abrió siguiendo las instrucciones que 
le había dado su marido, y se encontró el testamento conforme a 
lo que le había sido anunciado». 

Preguntas sobre otros mundos 

296. 32. ¿Qué grado de confianza puede haber en las descripciones 
que los Espíritus hacen de los diferentes mundos?  

«Esto depende del grado de adelantamiento real de los Es-
píritus que dan estas descripciones, porque comprendéis 
que los Espíritus vulgares son tan incapaces de daros tales 
noticias, como un ignorante entre vosotros para describir-
nos todos los países de la Tierra. Muchas veces dirigís 
preguntas científicas sobre estos mundos que dichos Espíri-
tus no pueden resolver. Si tienen buena fe, hablan de ellos 
según sus ideas personales. Si son Espíritus superficiales, se 
divierten dándoos descripciones extravagantes y fantásti-
cas. Tanto más cuanto que estos Espíritus, que no están 
desprovistos de imaginación en la erraticidad como la que 
tenían en la Tierra, extraen de esa facultad la narración de 
muchas cosas que nada tienen de real. Sin embargo, no 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVI 

 418 

creáis en la absoluta imposibilidad de obtener algunas acla-
raciones sobre estos mundos. Los mismos Espíritus buenos 
se complacen en describiros los que ellos habitan, a fin de 
que sirvan de enseñanza para mejoraros, convidándoos a 
seguir el camino que puede conduciros a ellos. Es un medio 
de fijar vuestras ideas sobre el porvenir y no dejaros en la 
vaguedad». 

—¿Qué comprobación puede haber para la exactitud de es-
tas descripciones?  

«La mejor comprobación es la concordancia que debe exis-
tir entre ellas. Pero recordad que tienen por objetivo vuestra 
mejora moral y que, por consiguiente, podéis ser mejor in-
formados sobre el estado moral de sus habitantes que sobre 
el estado físico o geológico de estos globos. Con vuestros 
conocimientos actuales, aún no podríais comprenderlo. 
Este estudio no serviría para vuestro progreso en la Tierra 
y cuando estéis allí, tendréis toda la posibilidad de reali-
zarlo». 

OBSERVACIÓN. Las cuestiones sobre la constitución física y los 
elementos astronómicos de los mundos entran en el ámbito de 
las investigaciones científicas, cuyo trabajo no deben ahorrarnos 
los Espíritus. De no ser así, un astrónomo encontraría muy có-
modo hacerles realizar sus cálculos, algo que se guardaría muy 
bien de admitir, sin duda. Si por la revelación los Espíritus pu-
diesen ahorrar el trabajo de un descubrimiento, es probable que 
lo hicieran en favor de un sabio lo bastante modesto para confe-
sar abiertamente su origen, más que en provecho de los 
orgullosos que los niegan, y a los que, por el contrario, propor-
cionan a menudo desengaños para su amor propio. 

 



 

 

CAPÍTULO XXVII 

CONTRADICCIONES Y 
MISTIFICACIONES 

Contradicciones 

297. Nuestros adversarios no dejan de objetar que los adeptos del es-
piritismo no están conformes entre sí, que no todos participan de 
las mismas creencias; en una palabra, que se contradicen. Si la 
enseñanza, dicen, os es dada por los Espíritus, ¿cómo es que no 
sea idéntica? Un estudio formal y profundo de la ciencia es lo 
único que puede reducir este argumento a su justo valor. 

Apresurémonos a decir, primeramente, que estas contradic-
ciones, de las que ciertas personas hacen gran alarde, en general 
son más aparentes que reales; que a menudo tienden más a la su-
perficie que al fondo de la cuestión y que, por consiguiente, no 
tienen importancia. Las contradicciones provienen de dos fuentes: 
los hombres y los Espíritus. 

298. Las contradicciones de origen humano se han explicado suficien-
temente en el capítulo de los Sistemas, § 36, al que nos remitimos. 
Todos comprenderán que, al principio, cuando las observaciones 
eran aún incompletas, se originaron opiniones divergentes sobre 
las causas y las consecuencias de los fenómenos espíritas, opinio-
nes cuyas tres cuartas partes han caído ante un estudio más serio 
y profundo. Con muy pocas excepciones, y aparte de algunas 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVII 

 420 

personas que no quieren abandonar fácilmente las ideas que han 
abrigado o creado ellas mismas, se puede decir que hoy existe uni-
dad en la inmensa mayoría de los espíritas, al menos en cuanto a 
los principios generales, exceptuando quizá algunos detalles in-
significantes. 

299. Para comprender la causa y el valor de las contradicciones de ori-
gen espírita, es necesario haberse identificado con la naturaleza 
del mundo invisible, y haberlo estudiado en todos sus aspectos. 
En un primer momento, puede parecer extraño que los Espíritus 
no piensen todos del mismo modo, pero deja de sorprender a 
quien se haya hecho cargo del número infinito de grados que debe 
recorrerse antes de llegar a lo alto de la escala espírita. Suponer 
que todos los Espíritus aprecian las cosas de igual manera, sería 
suponerles también en un mismo nivel. Pensar que todos deben 
ver las cosas de forma justa, sería admitir que todos han llegado 
a la perfección, lo que no es ni puede ser así, si se considera que 
no son más que la humanidad despojada de su envoltura corpo-
ral. Dado que los Espíritus de todas las categorías pueden 
manifestarse, resulta que sus comunicaciones llevan el sello de su 
ignorancia o de su saber, de su inferioridad o de su superioridad 
moral. Las instrucciones que hemos dado deben conducir a dis-
tinguir lo verdadero de lo falso, lo bueno de lo malo.  

No hay que olvidar que, entre los Espíritus, como entre los 
hombres, los hay falsos sabios y sabios a medias, orgullosos, pre-
suntuosos y sistemáticos. Como solo a los Espíritus perfectos es 
dado conocerlo todo, para los otros, como para nosotros, hay 
misterios que explican a su modo, según sus ideas, y sobre los 
cuales pueden formarse opiniones más o menos acertadas, que su 
amor propio se empeña en hacer prevalecer y que desean repro-
ducir en sus comunicaciones. El error está en algunos de sus 
intérpretes, que han admitido con demasiada ligereza opiniones 
contrarias al buen sentido y se han constituido en sus editores 



CONTRADICCIONES Y MISTIFICACIONES 

 421 

responsables. Así pues, las contradicciones de origen espírita no 
tienen otra causa que la diversidad de inteligencia, conocimientos, 
juicio y moralidad de ciertos Espíritus, que aún no son aptos para 
conocerlo y comprenderlo todo. (Véase El Libro de los Espíritus, 
Introducción, XIII; Conclusión, IX). 

300. ¿Para qué sirve la enseñanza de los Espíritus, dirán algunas per-
sonas, si no nos ofrece más certeza que la enseñanza de los 
hombres? La respuesta es muy fácil. No aceptamos con igual con-
fianza la enseñanza de todos los hombres y, entre dos doctrinas, 
preferimos aquella cuyo autor nos parece más ilustrado, capaz y 
juicioso, y menos accesible a las pasiones. Lo mismo debe hacerse 
con los Espíritus. Si entre ellos hay algunos que no están por en-
cima de la humanidad, hay también y en muy crecido número que 
la han superado y estos pueden darnos instrucciones que en vano 
quisiéramos recibir de los hombres más instruidos. Es necesario 
que nos dediquemos a distinguirlos de la turba de los Espíritus 
inferiores si uno quiere ilustrarse, y es a esta distinción a la que 
conduce el conocimiento profundo del espiritismo. Pero estas ins-
trucciones tienen también un límite, y si a los Espíritus no les es 
dado saberlo todo, con mayor razón debe suceder lo mismo a los 
hombres. Así pues, hay cuestiones sobre las que se preguntaría en 
vano, ya sea porque les está prohibido revelarlas, o porque ellos 
mismos las ignoran, y sobre las cuales solo pueden darnos su opi-
nión personal. Ahora bien, son estas opiniones las que los 
Espíritus orgullosos presentan como verdades absolutas. Insisten 
sobre todo en querer descubrir lo que debe permanecer oculto, 
como el porvenir y el principio de las cosas, a fin de darse la im-
portancia de estar en posesión de los secretos de Dios. Respecto a 
estos puntos es precisamente donde hay más contradicciones. 
(Véase el capítulo precedente). 

301. A continuación mostramos las respuestas dadas por los Espíritus 
a las siguientes preguntas relativas a las contradicciones: 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVII 

 422 

1. Si el mismo Espíritu se comunica en dos centros diferentes, 
¿puede transmitir respuestas contradictorias sobre un mismo 
asunto?  

«Si los dos centros difieren entre sí en opiniones y pensa-
mientos, la respuesta podrá llegar tergiversada, porque están 
bajo la influencia de diferentes columnas de Espíritus. No es 
contradictoria la respuesta, sino la forma como se da». 

2. Se concibe que una respuesta pueda ser alterada. Pero, 
cuando las cualidades del médium excluyen toda idea de 
mala influencia, ¿cómo se explica que los Espíritus superio-
res tengan un lenguaje diferente y contradictorio sobre un 
mismo asunto con personas perfectamente serias?  

«Los Espíritus realmente superiores no se contradicen nunca, 
y su lenguaje es el mismo siempre, con las mismas personas. 
Puede ser diferente según las personas y los lugares. Hay que 
prestar atención, pues a menudo la contradicción solo es 
aparente. Está más en las palabras que en los pensamientos, 
porque reflexionando se ve que la idea fundamental es la 
misma. Además, el mismo Espíritu puede responder de ma-
nera diferente sobre la misma cuestión, según el grado de 
perfección de quienes lo evocan. No siempre es bueno que 
todos tengan la misma contestación, puesto que no están 
igualmente adelantados. Es exactamente como si un sabio y 
un niño te hicieran la misma pregunta. Sin duda alguna, con-
testarías al uno y al otro de manera que pudieran 
comprenderte y satisfacerles; la contestación, aunque dife-
rente, tendría, sin embargo, el mismo fondo». 

3. ¿Con qué objeto algunos Espíritus serios parece que quieren 
dar crédito, ante ciertas personas, a ideas y aun prejuicios 
que combaten ante otras?  



CONTRADICCIONES Y MISTIFICACIONES 

 423 

«Debemos hacernos comprensibles. Si alguien tiene una con-
vicción muy arraigada sobre una doctrina, aunque sea falsa, 
es necesario que lo separemos de esta convicción, pero poco 
a poco. Por esto nos servimos muchas veces de sus términos 
y parece que abundamos en las mismas ideas, con el fin de 
que no se ofusque de repente y cese de instruirse con noso-
tros. 

»Por lo demás, no es bueno contradecir bruscamente los pre-
juicios. Ese sería el medio de no ser escuchado. Por eso los 
Espíritus hablan muchas veces según la opinión de quienes 
los escuchan, con el fin de conducirlos poco a poco a la ver-
dad. Adaptan su lenguaje a las personas, como tú mismo lo 
haces si eres un orador un poco hábil. Por esto no hablarán 
a un chino o a un mahometano como a un francés o a un 
cristiano, porque estarían seguros de ser rechazados. 

»No puede tomarse por contradicción lo que muchas veces 
solo es una parte de la elaboración de la verdad. Todos los 
Espíritus tienen su tarea señalada por Dios. Y la cumplen con 
las condiciones que juzgan convenientes para el bien de 
aquellos que reciben sus comunicaciones». 

4. Las contradicciones, incluso aparentes, pueden infundir du-
das en el Espíritu de algunas personas. ¿Qué comprobación 
puede haber para conocer la verdad?  

«Para distinguir el error de la verdad es menester profundi-
zar esas respuestas y meditarlas mucho tiempo con seriedad. 
Debe hacerse todo un estudio. Y para ello, como para estu-
diar las demás cosas, es necesario tiempo. 

»Estudiad, comparad, profundizad. Os lo decimos sin cesar: 
el conocimiento de la verdad se adquiere a este precio. 
¿Como queréis llegar a la verdad si lo interpretáis todo según 
vuestras limitadas ideas, que consideráis muy grandes? Pero 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVII 

 424 

no está lejos el día en que la enseñanza de los Espíritus será 
uniforme por todas partes, tanto en los detalles como en las 
cosas principales. Su misión es destruir el error, pero esto 
solo puede lograrse de manera progresiva». 

5. Hay personas que no tienen ni el tiempo ni la aptitud nece-
sarios para un estudio serio y profundo, y que aceptan lo que 
se les enseña sin examinarlo. ¿No hay algún inconveniente 
para ellas en dar crédito a ciertos errores?  

«Que practiquen el bien y que no hagan mal, esto es lo esen-
cial. Para ello no hay dos doctrinas. El bien es siempre el 
bien, ya lo hagáis en nombre de Alá o de Jehová, pues solo 
hay un Dios en todo el universo». 

6. ¿Cómo es posible que Espíritus que parecen desarrollados en 
inteligencia puedan tener ideas evidentemente falsas sobre 
ciertas cosas?  

«Tienen su doctrina. Los que no están lo bastante adelanta-
dos, y creen estarlo, toman sus ideas por la verdad. Sucede 
lo mismo que entre vosotros». 

7. ¿Qué pensar de las doctrinas según las cuales solo podría 
comunicarse un Espíritu y que este sería Dios o Jesús?  

«El Espíritu que enseña eso quiere dominar, y por lo mismo 
quiere hacer creer que es único, pero el desdichado que se 
atreva a tomar el nombre de Dios expiará caro su orgullo. 
En cuanto a tales doctrinas, se refutan por sí mismas, porque 
están en contradicción con los hechos más comprobados. No 
merecen un examen formal, porque no tienen fundamento. 

»La razón os dice que el bien procede de un buen origen y el 
mal de un origen malo. ¿Por qué querríais que un buen árbol 
diese malos frutos? ¿Habéis recogido alguna vez un racimo 
de uvas de un manzano? La diversidad de las comunicaciones 



CONTRADICCIONES Y MISTIFICACIONES 

 425 

es la prueba más patente de la diversidad de su origen. Por lo 
demás, los Espíritus que pretenden ser los únicos que se co-
munican, se olvidan de decir por qué los otros no podrían 
hacerlo. Su pretensión es la negación de aquello que el espi-
ritismo tiene por más hermoso y consolador: las relaciones 
del mundo visible y del mundo invisible, de los hombres con 
los seres que les son queridos, y que de aquel modo se ha-
brían perdido para ellos sin ninguna esperanza. Estas 
relaciones identifican al hombre con su porvenir, y lo sepa-
ran del mundo material. Suprimir estas relaciones sería 
sumergirlo en la duda que es lo que constituye su tormento 
y sería dar pábulo a su egoísmo. Examinando con cuidado 
la doctrina de esos Espíritus, a cada paso se encontrarán con-
tradicciones injustificables, señales de su ignorancia sobre las 
cosas más evidentes y, por consiguiente, signos ciertos de su 
inferioridad».  

EL ESPÍRITU DE VERDAD 

8. De todas las contradicciones que se advierten en las comuni-
caciones de los Espíritus, una de las más notables es la 
relativa a la reencarnación. Si la reencarnación es una nece-
sidad de la vida espírita, ¿cómo es posible que no todos los 
Espíritus la enseñen?  

«¿No sabéis que hay Espíritus cuyas ideas están limitadas al 
presente, como sucede con muchos hombres de la Tierra? 
Creen que su situación actual debe durar siempre. No ven 
más allá del círculo de sus percepciones y les tiene sin cui-
dado no saber ni de dónde vienen ni adónde van, y por lo 
mismo deben someterse a la ley de la necesidad. La reencar-
nación es para ellos una necesidad en la que no piensan hasta 
que llega. Saben que el Espíritu progresa, pero ¿de qué 
modo? Para ellos es un problema. Entonces, si les preguntáis, 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVII 

 426 

os hablarán de los siete cielos, superpuestos como pisos. In-
cluso habrá quien os hable de la esfera de fuego, de la esfera 
de las estrellas, después de la ciudad de las flores y de la ciu-
dad de los elegidos». 

9. Entendemos que los Espíritus poco adelantados puedan no 
comprender esta cuestión. Pero, entonces ¿cómo se explica 
que Espíritus de una inferioridad moral e intelectual notoria 
hablen espontáneamente de sus diferentes existencias y de su 
deseo de reencarnarse para rescatar su pasado?  

«En el mundo de los Espíritus suceden cosas que es bien di-
fícil que podáis comprender. ¿No tenéis entre vosotros 
personas muy ignorantes sobre ciertas cosas, pero ilustradas 
sobre otras? ¿Personas que tienen más criterio que instruc-
ción, y otras que tienen más genio que criterio? ¿No sabéis 
también que ciertos Espíritus se complacen en mantener a los 
hombres en la ignorancia, haciendo como que los instruyen, 
y que se aprovechan de la facilidad con que dan crédito a sus 
palabras? Podrán seducir a aquellos que no buscan el fondo 
de las cosas, pero cuando se les lleva al límite por el razona-
miento, no sostienen su papel por mucho tiempo. 

»Además, hay que tener en cuenta la prudencia que en gene-
ral emplean los Espíritus en la promulgación de la verdad: 
una luz demasiado viva y repentina deslumbra y no da clari-
dad. Por eso, en ciertos casos pueden juzgar útil esparcirla 
solo gradualmente, según las épocas, los lugares y las perso-
nas. Moisés no enseñó todo lo que enseñó Cristo, y el mismo 
Cristo dijo muchas cosas cuya compresión estaba reservada 
a las generaciones futuras. Habláis de la reencarnación y os 
admiráis de que este principio no se haya enseñado en ciertos 
países. Pero pensad que en un país donde el prejuicio racial 
reina soberanamente, donde la esclavitud está arraigada en 



CONTRADICCIONES Y MISTIFICACIONES 

 427 

las costumbres, se habría rechazado el espiritismo solo por-
que proclama la reencarnación, puesto que la idea de que el 
que el amo o señor pueda ser esclavo y recíprocamente, ha-
bría parecido monstruosa. ¿No valdría más hacer aceptar 
primero el principio general para después deducir las conse-
cuencias? ¡Oh, hombres! ¡Qué miopes sois para juzgar los 
designios de Dios! Sabed, pues, que nada se hace sin su per-
miso y sin un fin que vosotros muchas veces no podéis 
comprender. Ya os he dicho que en la creencia espírita se 
producirá la unidad. Tened la certeza de que así será y que 
las disidencias, ya menos profundas, se disiparán poco a 
poco a medida que los hombres se iluminen, y que al fin des-
aparecerán completamente. Porque tal es la voluntad de 
Dios, contra la cual no puede prevalecer el error». 

EL ESPÍRITU DE VERDAD 

10. Las doctrinas erróneas que ciertos Espíritus pueden enseñar 
¿no tienen como efecto retrasar el progreso de la verdadera 
ciencia?  

«Vosotros querríais obtenerlo todo sin trabajo. Sabed que 
no hay campo en que no crezcan hoy malas hierbas que de-
ben ser arrancadas por el labrador. Estas doctrinas erróneas 
son una consecuencia de la inferioridad de vuestro mundo. 
Si los hombres fuesen perfectos, solo aceptarían la verdad. 
Los errores son como las piedras preciosas falsas que solo un 
ojo entrenado puede distinguir. Os falta, pues, un aprendi-
zaje para distinguir lo auténtico de lo falso. Así las falsas 
doctrinas son útiles para ejercitaros en la práctica de distin-
guir la verdad del error». 

11. Los que adoptan el error, ¿no retrasan su adelanto?  



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVII 

 428 

«Si adoptan el error es porque no están bastante adelantados 
para comprender la verdad». 

302. Hasta que la unidad doctrinaria se produzca, cada uno cree que 
la verdad está de su parte y sostiene que solo él está en lo cierto, 
ilusión que los Espíritus mentirosos no dejan de mantener. ¿En 
qué puede basarse el hombre imparcial y desinteresado para for-
marse un juicio?  

«La más pura luz no la oscurece ninguna nube. El diamante 
sin mancha es el que tiene más valor. Juzgad, pues, a los Espíritus 
por la pureza de su enseñanza. La unidad se realizará del lado en 
que el bien no haya estado nunca mezclado con el mal. Hacia ese 
lado se reunirán los hombres por la fuerza de las cosas, porque 
juzgarán que allí está la verdad. Observad, además, que los prin-
cipios fundamentales en todas partes son los mismos y deben 
reuniros en un pensamiento común: el amor de Dios y la práctica 
del bien. Cualquiera que sea, pues, el modo de progresar que se 
suponga para las almas, el objeto final es el mismo y el medio de 
conseguirlo es también el mismo: hacer el bien. No hay dos mo-
dos de hacerlo. Si nacen disidencias capitales en cuanto al 
principio de la doctrina, tenéis una regla segura para valorarlas. 
Esta regla es la siguiente: La mejor doctrina es aquella que mejor 
satisface al corazón y a la razón, y la que más elementos tiene 
para conducir a los hombres al bien. Os aseguro que esa es la que 
prevalecerá».  

EL ESPÍRITU DE VERDAD  

OBSERVACIÓN. Las contradicciones que se presentan en las comu-
nicaciones espíritas pueden deberse a las siguientes causas: a la 
ignorancia de ciertos Espíritus; al engaño de Espíritus inferiores que, 
por malicia o maldad, dicen lo contrario de aquello que ha dicho en 
otras partes el Espíritu cuyo nombre usurpan; a la voluntad del propio 
Espíritu que habla según las épocas, los lugares y las personas, y puede 



CONTRADICCIONES Y MISTIFICACIONES 

 429 

juzgar útil no decirlo todo a todo el mundo; a la insuficiencia del len-
guaje humano para expresar las cosas del mundo incorpóreo; a la 
insuficiencia de los medios de comunicación, que no siempre permiten 
al Espíritu manifestar todo su pensamiento; por último, a la interpreta-
ción que cada uno puede dar a una palabra o a una explicación, según 
sus ideas, sus prejuicios o el punto de vista desde el cual considere la 
cuestión. El estudio, la observación, la experiencia y la abnegación de 
todo sentimiento de amor propio son los únicos medios que pueden en-
señar a distinguir estas diferencias. 

Mistificaciones 

303. Si es desagradable ser engañado, lo es aún más ser mistificado. 
Por otra parte, es uno de los inconvenientes de los que resulta más 
fácil preservarse. Los medios para desbaratar las artimañas de los 
Espíritus mentirosos se han manifestado en todas las instruccio-
nes precedentes y por esto diremos poco sobre el particular. He 
aquí las respuestas de los Espíritus sobre este asunto: 

1. Las mistificaciones son uno de los escollos más desagrada-
bles del espiritismo práctico. ¿Hay un medio de preservarse 
de ellas?  

«Me parece que hallareis la respuesta en todo aquello que ya 
se os ha enseñado. Sí, cierto, hay para esto un medio sencillo, 
y es no pedir al espiritismo más que lo que puede y debe da-
ros. Su objetivo es el mejoramiento moral de la humanidad. 
Si no os separáis de él, nunca seréis engañados, porque no 
hay dos modos de comprender la verdadera moral, la que 
puede admitir todo hombre de buen sentido. 

»Los Espíritus vienen a instruiros y a guiaros por el camino 
del bien y no por el de los honores y de la fortuna, o para 
servir a vuestras mezquinas pasiones. Si nunca se les pidiera 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVII 

 430 

nada trivial o que estuviera fuera de sus atribuciones, no se 
abriría la puerta a los Espíritus mentirosos; de lo cual debéis 
deducir en consecuencia que el que es mistificado lo es por-
que lo merece. 

»Los Espíritus no tienen el cometido de enseñaros las cosas 
de este mundo, sino la de guiaros con seguridad en lo que 
pueda seros útil para el otro. Cuando os hablan de cosas de 
la Tierra, es porque lo juzgan necesario, pero no por vuestra 
demanda. Si veis a los Espíritus como sustitutos de los adivi-
nos y hechiceros, entonces seréis engañados. 

»Si los hombres no tuviesen más que dirigirse a los Espíritus 
para saberlo todo, anularían su libre albedrío y se saldrían 
de la vía que Dios ha trazado a la humanidad. El hombre 
debe obrar por sí mismo. Dios no envía a los Espíritus para 
allanarles el camino material de la vida, sino para preparar 
el del porvenir». 

—Pero hay personas que no preguntan nada y son engañadas 
indignamente por los Espíritus que vienen espontáneamente 
sin que nadie los llame?  

«Si no preguntan nada, dejan que les digan, lo que viene a 
ser lo mismo. Si acogiesen con reserva y desconfianza todo 
lo que se separa del objetivo esencial del espiritismo, los Es-
píritus ligeros no las engañarían tan fácilmente». 

2. ¿Por qué permite Dios que personas sinceras que aceptan el 
espiritismo de buena fe sean mistificadas? ¿No podría eso 
tener por inconveniente hacerles vacilar en su creencia?  

«Si esto hiciera vacilar su creencia, su fe no sería muy sólida. 
Las que renunciasen al espiritismo por una simple contrarie-
dad, probarían que no lo comprenden y que no se dedican a 
la parte seria. Dios permite las mistificaciones para probar la 



CONTRADICCIONES Y MISTIFICACIONES 

 431 

perseverancia de los verdaderos adeptos, y castigar a aque-
llos que hacen de él un objeto de diversión».  

EL ESPÍRITU DE VERDAD 

OBSERVACIÓN. La astucia de los Espíritus mistificadores sobrepasa 
muchas veces todo lo que se pueda imaginar. El arte con que preparan 
sus tácticas y combinan medios de persuasión sería curioso, si solo se 
tratara siempre de bromas inocentes, pero estas mistificaciones pueden 
tener consecuencias desagradables para los que se descuiden. Hemos 
tenido la suerte de poder abrir los ojos a tiempo a varias personas que 
quisieron pedirnos consejo, y de haberles evitado acciones ridículas y 
comprometidas. Entre los medios que emplean esos Espíritus, se han de 
colocar en primera línea, como los más frecuentes, los que tienen por 
objeto tentar la avaricia, como la revelación de supuestos tesoros ocul-
tos, anunciar herencias u otras fuentes de fortuna. También deben 
considerarse como sospechosos en primer grado los pronósticos con fe-
cha fija, así como todas las indicaciones precisas sobre intereses 
materiales. Hay que guardarse de dar ningún paso prescrito o aconse-
jado por los Espíritus cuando el objetivo no sea eminentemente 
racional. Nunca hay que dejarse cegar por los nombres que adoptan los 
Espíritus para dar una apariencia de verdad a sus palabras. Desconfiar 
de teorías y sistemas científicos aventurados. Y finalmente, de todo lo 
que se aparte del objetivo moral de las manifestaciones. Podríamos lle-
nar un volumen muy curioso con la historia de todas las mistificaciones 
que han llegado a nuestro conocimiento. 

 





 

 

CAPÍTULO XXVIII 

CHARLATANISMO E ILUSIONISMO 

MÉDIUMS INTERESADOS. FRAUDES ESPÍRITAS 

Médiums interesados 

304. Como todo puede llegar a ser objeto de explotación, nada tendría 
de extraño que se quisiera explotar a los Espíritus. Falta saber 
cómo lo tomarían ellos, si alguna vez se intentara introducir se-
mejante especulación. Diremos, en primer lugar, que nada se 
prestaría más al charlatanismo y a la farsa que semejante oficio. 
Así como se ven falsos sonámbulos, aún se verían más falsos mé-
diums, y esta razón sería un motivo fundado de desconfianza. El 
desinterés, por el contrario, es la respuesta más perentoria que se 
pueda ofrecer a aquellos que solo ven en los fenómenos una hábil 
maniobra. No existe el charlatanismo desinteresado. ¿Cuál sería, 
entonces, el objetivo de las personas que empleasen el engaño sin 
provecho, con más motivo cuando su notoria honradez no per-
mite sospechar de ellas? 

Si las ganancias que un médium sacara de su facultad pudie-
ran ser un motivo de sospecha, eso no sería una prueba de que 
dicha sospecha fuese fundada. Podría, pues, tener una aptitud real 
y obrar de muy buena fe, incluso haciéndose retribuir. Veamos si, 
en este caso, podemos esperar razonablemente un resultado satis-
factorio. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVIII 

 434 

305. Si se ha comprendido bien lo que dijimos sobre las condiciones 
necesarias para servir de intérprete a los buenos Espíritus, las nu-
merosas causas que pueden alejarlos, las circunstancias 
independientes de su voluntad que muchas veces son un obstáculo 
para que vengan, y en fin, sobre todas las condiciones morales 
que pueden ejercer una influencia sobre la naturaleza de las co-
municaciones, ¿cómo es posible suponer que un Espíritu, por 
poco elevado que sea, venga a toda hora del día a ponerse bajo 
las órdenes de un empresario de reuniones y sometido a sus exi-
gencias para satisfacer la curiosidad del primero que se presente? 
Se sabe la aversión que tienen los Espíritus por todo lo que huela 
a codicia y egoísmo y el poco caso que hacen de las cosas mate-
riales ¡y aún se querría que ayudasen a comerciar con su 
asistencia! Eso repugna al pensamiento, y habría que conocer muy 
poco la naturaleza del mundo espírita para creer que pueda ser de 
este modo. Pero como los Espíritus superficiales son menos escru-
pulosos y solo desean ocasiones de divertirse a nuestras expensas, 
resulta que, si no se es engañado por un falso médium, se corre 
todo el peligro de serlo por alguno de esos Espíritus. Estas refle-
xiones dan la medida del grado de confianza que se debería 
conceder a las comunicaciones de este género. Por lo demás, ¿para 
qué servirían los médiums remunerados, puesto que, si uno 
mismo no tiene esta facultad, puede encontrarla en su familia o 
entre sus amigos o conocidos? 

306. Los médiums interesados no son únicamente aquellos que puedan 
exigir una retribución fija. El interés no se traduce siempre en la 
esperanza de una ganancia material, sino también en miras ambi-
ciosas, sobre las que se puedan fundar esperanzas personales. Este 
es también un mal paso del que saben muy bien aprovecharse 
los Espíritus burlones, con una destreza y astucia verdadera-
mente notables, entreteniendo con engañosas ilusiones a los 
que de este modo se colocan bajo su dependencia. En resumen, 



CHARLATANISMO E ILUSIONISMO 

 435 

la mediumnidad es una facultad concedida para el bien, y los bue-
nos Espíritus se alejan de cualquiera que pretenda hacer de ella 
un escalón para conseguir cualquier cosa que no esté conforme 
con los designios de la Providencia. El egoísmo es la plaga de la 
sociedad. Los buenos Espíritus lo combaten, no se puede suponer 
que vengan a servirlo. Esto es tan racional, que sería inútil insistir 
más sobre este punto. 

307. Los médiums de efectos físicos no están en la misma categoría. 
Generalmente esos efectos son producidos por Espíritus inferiores 
menos escrupulosos. No decimos que estos Espíritus sean necesa-
riamente malos por esto: se puede ser mozo de carga y al mismo 
tiempo un hombre muy honrado. Un médium de esta categoría, 
que quisiera explotar su facultad, podría tener Espíritus que lo 
asistieran sin gran repugnancia. Sin embargo, en esto se presenta 
otro inconveniente. El médium de efectos físicos, lo mismo que el 
de comunicaciones inteligentes, no ha recibido su facultad para 
su recreo. Se le ha dado a condición de hacer de ella un buen uso, 
y si abusa, puede serle retirada, o volverse en perjuicio suyo, por-
que en definitiva los Espíritus inferiores están a las órdenes de los 
Espíritus superiores. 

A los Espíritus inferiores les gusta mucho engañar, pero no 
quieren ser engañados. Si bien se prestan con gusto a las bromas, 
a las curiosidades, porque quieren divertirse, no les gusta más que 
a los otros Espíritus que se los explote ni servir de bufones para 
hacer crecer los ingresos, probando a cada momento que tienen 
su voluntad y que obran cuando y como mejor les parece. Esto 
hace que el médium de efectos físicos se encuentre aún menos se-
guro de la regularidad de las manifestaciones que el médium 
escribiente. Pretender producirlas en días y horas fijas probaría la 
mayor ignorancia. Y en este caso, ¿qué es lo que se hace para 
ganar dinero? Simular los fenómenos. Esto puede ocurrir no so-
lamente con quienes hagan de esto un oficio reconocido, sino 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVIII 

 436 

también con las personas simples en apariencia que encuentran 
este medio más fácil y cómodo que trabajar. Si el Espíritu no pro-
duce fenómenos, se le suple: ¡es tan fecunda la imaginación 
cuando se trata de ganar dinero! Dado que el interés es un motivo 
legítimo de sospecha, da derecho a un examen riguroso del que 
uno no puede ofenderse sin justificar las sospechas. Pero, de igual 
modo que la sospecha es legítima en este caso, también es ofensiva 
para las personas honradas y desinteresadas. 

308. La facultad medianímica, incluso limitada a las manifestaciones 
físicas, no se ha otorgado para ser mostrada en espectáculos pú-
blicos, y el que pretendiera tener a sus órdenes a los Espíritus para 
exhibirlos en público, con razón puede ser sospechoso de charla-
tanismo o de prestidigitación más o menos hábil. No se olvide 
esto cuantas veces se vean anuncios de pretendidas sesiones de 
espiritismo o de espiritualismo a tanto la entrada, y debe recor-
darse el derecho que se compra al entrar. 

De todo lo que precede, sacamos en consecuencia que el de-
sinterés más absoluto es la mejor garantía contra el 
charlatanismo. Si no asegura siempre la bondad de las comunica-
ciones inteligentes, quita a los Espíritus malos un poderoso medio 
de acción, y cierra la boca a ciertos detractores. 

309. Restaría lo que puede llamarse «ilusionismo de aficionados», es 
decir, los fraudes inocentes de algunos bromistas de mal gusto. 
Sin duda podría practicarse como pasatiempo en las reuniones li-
geras y frívolas, pero no en los grupos formales donde solo se 
admiten personas serias. Por lo demás, puede que alguien se di-
vierta con un engaño momentáneo, pero habría que estar dotado 
de una singular paciencia para representar este papel durante me-
ses y años, y cada vez durante varias horas consecutivas. Solo 
algún interés puede dar esa perseverancia, y lo repetimos, el inte-
rés puede hacer sospechar de todo. 



CHARLATANISMO E ILUSIONISMO 

 437 

310. Quizá se diga que un médium que ofrece su tiempo al público por 
interés de la causa, no puede hacerlo si no le pagan, porque tiene 
que vivir. ¿Pero es en interés de la causa o en el suyo propio? ¿no 
será más bien porque entrevé en ello un oficio lucrativo? A este 
precio siempre se encontrarán personas dedicadas. Ese médium 
¿no dispone de otro medio de subsistencia? No olvidemos que los 
Espíritus, cualquiera que sea su superioridad o su inferioridad, 
son las almas de los muertos y cuando la moral y la religión con-
sideran un deber respetar sus restos, la obligación de respetar sus 
Espíritus es aún mayor. 

¿Qué se diría del que desenterrara un cadáver de la tumba y 
lo exhibiese por dinero, solo porque ese cuerpo podría despertar 
curiosidad? ¿Es menos irrespetuoso exhibir el Espíritu que el 
cuerpo con el pretexto de que es curioso ver trabajar a un Espí-
ritu? Y nótese que el precio de la entrada estará en relación con 
los trucos que pueda hacer y del atractivo del espectáculo. Cier-
tamente, si cuando vivía hubiese sido cómico, no se habría 
imaginado que después de su muerte encontraría a un director 
que lo hiciera actuar gratis, en provecho propio. 

No debe olvidarse que las manifestaciones físicas, del mismo 
modo que las manifestaciones inteligentes, solo las permite Dios 
para nuestra instrucción. 

311. Prescindiendo de estas comunicaciones morales, no podemos ne-
gar que pueda haber médiums interesados que a la vez sean 
honrados y concienzudos, porque en todos los oficios hay perso-
nas honestas. Solo hablamos de los abusos. Pero se convendrá, 
por los motivos que hemos expuesto, que el abuso tiene más razón 
de cobijarse entre los médiums retribuidos que entre aquellos que, 
considerando su facultad como un favor, solo la emplean para 
hacer un servicio. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVIII 

 438 

El grado de confianza o de desconfianza que se puede conce-
der a un médium retribuido depende, ante todo, del aprecio que 
inspire su carácter y de su moralidad, y además de las circunstan-
cias. El médium que, con un fin eminentemente formal y 
provechoso, se ve impedido de utilizar su tiempo de otro modo y 
por esta razón está exonerado, no puede confundirse con el mé-
dium especulador, aquel que con intención premeditada haga un 
negocio de la mediumnidad. Según el motivo y el objetivo del mé-
dium, los Espíritus pueden entonces condenarlo, absolverlo e 
incluso favorecerlo, pues juzgan la intención más que el hecho 
material. 

312. Los sonámbulos que utilizan su facultad de un modo lucrativo no 
están en el mismo caso. Aunque esta explotación esté sujeta a 
abusos y el desinterés sea mayor garantía de sinceridad, la posi-
ción es diferente, ya que es su propio Espíritu el que actúa. Por 
consiguiente, está siempre a su disposición, y en realidad se ex-
plotan a sí mismos, porque son libres de disponer de su persona 
como deseen, mientras que los médiums especuladores explotan 
las almas de los difuntos. (Véase § 172, Médiums sonámbulos). 

313. No ignoramos que nuestra severidad respecto a los médiums in-
teresados subleva contra nosotros a todos aquellos que explotan 
o tengan intención de explotar este nuevo negocio, y nos convierte 
en enemigos encarnizados, al igual que de sus amigos, que natu-
ralmente toman partido por ellos. Nos consolamos pensando que 
los mercaderes arrojados del templo por Jesús no debían mirarlo 
con muy buenos ojos. Tenemos además contra nosotros a las per-
sonas que no consideran este asunto con la misma gravedad. Sin 
embargo, nos creemos con el derecho de tener una opinión y emi-
tirla. No forzamos a nadie para que la adopte. Si se ha unido a 
ella una inmensa mayoría, es que aparentemente la encuentra 
justa. En efecto, no vemos cómo se podría probar que hay menos 
posibilidades de encontrar fraudes y abusos en la especulación 



CHARLATANISMO E ILUSIONISMO 

 439 

que en el desinterés. Por nuestra parte, si nuestros escritos han 
contribuido a desacreditar en Francia y en otras partes la medium-
nidad interesada, creemos que no será uno de los menores 
servicios que hayan prestado al espiritismo serio. 

Fraudes espíritas 

314. Los que no admiten la realidad de las manifestaciones físicas ge-
neralmente atribuyen los efectos que se producen al fraude. Se 
fundan en que los prestidigitadores hábiles hacen cosas que pare-
cen prodigios cuando no se conocen sus secretos. De ahí, 
concluyen que los médiums no son otra cosa que ilusionistas. He-
mos refutado ya este argumento, o más bien esta opinión, 
especialmente en nuestros artículos sobre el señor Hume y en los 
números de la Revista Espírita de enero y febrero de 1858. Así 
pues, solo diremos algunas palabras antes de hablar de algo más 
serio. 

Por lo demás, hay una consideración que no puede pasar 
desapercibida a cualquiera que reflexione un poco. Sin duda hay 
prestidigitadores de una habilidad prodigiosa, pero son raros. Si 
todos los médiums practicaran el ilusionismo, habría que admitir 
que este arte ha conseguido en poco tiempo progresos inauditos 
y se habría vuelto de repente muy común, puesto que se encon-
traría de manera innata entre personas que no lo sospechaban y 
aun entre niños. 

Porque haya charlatanes que venden brebajes en las plazas 
públicas o médicos que, sin ir a la plaza pública, abusan de la 
confianza de sus pacientes, ¿se deduce de esto que todos los mé-
dicos son charlatanes y que la profesión médica quede 
perjudicada en su consideración? Porque haya personas que ven-
den agua con tintura en vez de vino ¿todos los taberneros 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVIII 

 440 

adulteran el producto y no puede haber vino puro? Se abusa de 
todo, e incluso de las cosas más respetables, y puede decirse que 
el fraude requiere también genio. Pero el fraude tiene siempre un 
fin, un interés material cualquiera. Donde no hay nada que ganar, 
no hay ningún interés en engañar. Por eso dijimos, a propósito de 
los médiums mercenarios, que la mejor de todas las garantías es 
un desinterés absoluto. 

315. De todos los fenómenos espíritas, los que más se prestan al fraude 
son los fenómenos físicos, por motivos que es útil tomar en con-
sideración. En primer lugar, porque se dirigen más a la vista que 
a la inteligencia y son los que la prestidigitación puede imitar muy 
fácilmente. En segundo lugar, porque al llamar más la curiosidad 
que los otros, son más apropiados para atraer a la multitud, y por 
consiguiente más productivos. Desde este doble punto de vista, 
los charlatanes ponen todo su interés en simular esta clase de ma-
nifestaciones. Y los espectadores, que en su mayor parte 
desconocen la ciencia espírita, suelen asistir a ellas para procu-
rarse una diversión más que una instrucción formal, y ya se sabe 
que se paga más lo que divierte que lo que instruye. Pero además 
de esto hay otro motivo no menos concluyente. Si la prestidigita-
ción puede imitar efectos materiales para los que solo necesita la 
destreza, no conocemos, hasta el presente, el don de la improvi-
sación que requiere una dosis de inteligencia poco común, ni el de 
producir esos bellos y sublimes dictados, a menudo llenos de co-
sas muy oportunas, que los Espíritus dan en sus comunicaciones. 
Esto nos recuerda el siguiente hecho: 

Un literato bien conocido vino un día a vernos y nos dijo que 
era muy buen médium escribiente intuitivo, y que se ponía a la 
disposición de la sociedad espírita. Como tenemos por costumbre 
solo admitir en la sociedad a los médiums cuyas facultades nos 
son conocidas, le pedimos que viniera primero para hacer una de-
mostración en una reunión particular. En efecto, vino. Varios 



CHARLATANISMO E ILUSIONISMO 

 441 

médiums experimentados obtuvieron disertaciones y contestacio-
nes de una notable precisión sobre las preguntas propuestas y 
asuntos desconocidos para ellos. Pero cuando a ese señor le tocó 
el turno, escribió algunas palabras insignificantes, diciendo que 
en este día se encontraba indispuesto, y no lo hemos vuelto a ver. 
Seguramente entendió que el papel de médium de efectos inteli-
gentes era más difícil de desempeñar de lo que había creído. 

316. En todas las situaciones, las personas más propensas a ser enga-
ñadas son aquellas que no son del oficio, y lo mismo sucede con 
el espiritismo. Las que no lo conocen, son engañadas muy fácil-
mente por las apariencias, mientras que un estudio preparatorio 
y atento las inicia no solamente en la causa de los fenómenos, sino 
también en las condiciones normales en que pueden producirse, 
proporcionándoles así los medios para reconocer el fraude, si 
existiera. 

317. Los médiums mentirosos son señalados, como lo merecen, en la 
siguiente carta que hemos reproducido en la Revista Espírita del 
mes de agosto de 1861. 

París, 21 de julio de 1861. 

Señor: 

«Se puede estar en desacuerdo en ciertos puntos, y estar en 
perfecto acuerdo en otros. Acabo de leer en la página 213 del nú-
mero último de su revista, algunas reflexiones sobre fraudes en 
materia de experiencias espiritualistas (o espíritas) y tengo la satis-
facción de asociarme a ellas con todas mis fuerzas. Allí, toda 
disidencia en materia de teorías y de doctrinas desaparece como 
por encanto. 

»Puede que yo no sea tan severo como usted con respecto a 
los médiums que, en una forma digna y conveniente, aceptan una 
remuneración como indemnización por el tiempo que consagran a 
las experiencias, muchas veces largas y cansadas. Pero lo soy tanto 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVIII 

 442 

como usted —y nunca sería demasiado ser severos— con respecto 
a aquellos que, en semejante caso, suplen con la trampa y el fraude 
la ausencia o insuficiencia de los resultados prometidos y espera-
dos. (Véase § 311). 

»Mezclar lo verdadero con lo falso, cuando se trata de fenó-
menos obtenidos por la intervención de los Espíritus, es una 
infamia y demostraría la alteración del sentido moral el médium 
que creyese poder hacerlo sin escrúpulo. Como usted observa per-
fectamente, es desacreditar la cuestión en el ánimo de los indecisos, 
desde el momento que se conoce el fraude. Y añadiré que es com-
prometer del modo más deplorable a los hombres honorables que 
prestan a los médiums el apoyo desinteresado de sus conocimientos 
y sus luces, que se declaran garantes de su buena fe y de algún 
modo los apadrinan. Es cometer con ellos un verdadero delito. 

»Todo médium que sea hallado culpable de maniobras frau-
dulentas, que sea sorprendido, para servirme de una expresión 
trivial, con las manos en la masa, merecería ser proscrito por todos 
los espiritualistas o espíritas del mundo, debiendo ser para estos un 
deber riguroso quitarles la máscara o reprobarlos. 

»Si considera conveniente, señor, insertar estas cuantas líneas 
en su revista, las pongo a su servicio. 

»Reciba usted, etc. 

Mathieu». 

318. No todos los fenómenos espíritas se imitan con la misma facili-
dad, pues hay algunos que desafían la habilidad de los 
prestidigitadores. Tales son, en particular, el movimiento de ob-
jetos sin contacto, la suspensión de cuerpos pesados en el espacio, 
los golpes en diferentes partes, las apariciones, etc., salvo el em-
pleo de trucos y cómplices. Por esto decimos que lo que conviene 
hacer en casos semejantes es observar con atención las circunstan-
cias, y sobre todo tener en cuenta el carácter y la posición de las 
personas, así como el objetivo y el interés que podrían tener en 



CHARLATANISMO E ILUSIONISMO 

 443 

engañar. Ese es el mejor de los comprobantes, porque hay ciertas 
circunstancias que quitan todo motivo de sospecha. Pensamos, en 
principio, que se debe desconfiar de aquel que haga de estos fenó-
menos un espectáculo o un objeto de curiosidad o de diversión y 
pretenda producirlos a voluntad y en un momento dado, como 
hemos ya explicado. Nunca se repetirá demasiado: las inteligen-
cias ocultas que se nos manifiestan tienen su susceptibilidad y 
quieren probarnos que tienen también su libre albedrío, de modo 
que no se someten a nuestro capricho. (§ 38). 

Nos bastará señalar algunos subterfugios empleados, o que 
es posible utilizar en ciertos casos, para prevenir contra el fraude 
a los observadores de buena fe. En cuanto a las personas que se 
obstinan en juzgar sin profundizar, sería perder el tiempo procu-
rar desengañarlos. 

319. Uno de los fenómenos más comunes es el de los golpes internos 
dados en la sustancia misma de la madera, con o sin movimiento 
de la mesa o de otro objeto del que se sirva para el caso. Este 
efecto es uno de los más fáciles de imitar, ya sea por el contacto 
de los pies, o provocando pequeños crujidos en el mueble, pero 
existe una pequeña artimaña especial que es útil revelar. Basta 
poner las dos manos extendidas sobre la mesa y bastante juntas 
para que las uñas de los pulgares se apoyen con fuerza una contra 
la otra. Entonces, por un movimiento muscular casi impercepti-
ble, se realiza un frotamiento que produce un pequeño ruido seco 
que tiene una gran analogía con el de la tiptología íntima. Este 
ruido repercute en la madera y produce una ilusión completa. 
Nada es más fácil que hacer que se escuchen tantos golpes como 
se deseen, un redoble de tambor, etc., responder a varias pregun-
tas con sí o no, con números o incluso con la indicación de las 
letras del alfabeto. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXVIII 

 444 

Una vez que se está prevenido, el modo de reconocer el 
fraude es muy sencillo, porque no es posible que exista si las ma-
nos están separadas la una de la otra y si se tiene la seguridad de 
que ningún otro contacto puede producir el ruido. Los golpes au-
ténticos se caracterizan además porque cambian de lugar y 
timbre a voluntad, lo que no puede tener lugar cuando el ruido 
es debido a la causa que hemos dicho o a otra cualquiera análoga. 
En este caso, los golpes dejan la mesa para escucharse en otro 
mueble cualquiera que nadie toca, en las paredes, en el techo, 
etc., o responden a preguntas imprevistas. (Véase § 41). 

320. La escritura directa es aún más fácil de imitar. Sin referirnos a los 
agentes químicos bien conocidos para hacer aparecer la escritura 
en un momento dado en el papel blanco —lo que puede desbara-
tarse con las precauciones más comunes—, podría suceder que, 
por medio de una hábil maniobra, se sustituyera un papel por 
otro. Podría ocurrir también que quien quisiera cometer el fraude 
tuviese la maña de distraer la atención mientras escribiese con 
destreza algunas palabras. Nos han contado también que se ha 
visto escribir de este modo con un trozo de la mina de un lápiz 
metido disimuladamente en la uña. 

321. El fenómeno de aportes no se presta menos a la prestidigitación, 
y se puede ser engañado con mucha facilidad por un ilusionista 
más o menos diestro, sin necesidad de que se trate de un profe-
sional. En el artículo especial que ya insertamos (§ 96), los 
mismos Espíritus han determinado las condiciones excepcionales 
en las que puede producirse este fenómeno, de donde debe sacarse 
la consecuencia que la obtención fácil y facultativa puede al me-
nos tenerse por sospechosa. La escritura directa está en el mismo 
caso. 

322. En el capítulo de los médiums especiales hemos mencionado, se-
gún los Espíritus, las aptitudes medianímicas comunes y las que 



CHARLATANISMO E ILUSIONISMO 

 445 

son raras. Conviene pues desconfiar de los médiums que preten-
den tener estas últimas con demasiada facilidad, o que 
ambicionan tener múltiples facultades, pretensión que rara vez se 
justifica. 

323. Las manifestaciones inteligentes, según las circunstancias, son las 
que ofrecen más garantía, y sin embargo no están exentas de imi-
tación, al menos por lo que se refiere a las comunicaciones 
banales y vulgares. Se cree tener más seguridad con los médiums 
mecánicos, no solo por la independencia de las ideas, sino tam-
bién contra los engaños. Por esa razón ciertas personas prefieren 
los intermediarios materiales. Pues bien, es un error. El fraude se 
desliza por todo, y sabemos que con habilidad también se puede 
dirigir a voluntad una cestita o una tablita que escriba y dar todas 
las apariencias de los movimientos espontáneos. Lo que disipa 
todas las dudas, son los pensamientos que se expresan, ya vengan 
de un médium mecánico, intuitivo, auditivo, parlante o vidente. 
Hay comunicaciones que están de tal modo fuera de las ideas, de 
los conocimientos y aún del alcance intelectual del médium, que 
habría que estar extrañamente engañado para atribuírselas. Re-
conocemos en el charlatanismo una gran habilidad y fecundos 
recursos, pero aún no le reconocemos el don de dar sabiduría a 
un ignorante o genio al que no lo tiene. 

En resumen, lo repetimos, la mejor garantía está en la mora-
lidad notoria de los médiums y en la ausencia de toda causa de 
interés material o de amor propio que pudieran estimular en ellos 
el ejercicio de las facultades medianímicas que poseen, porque es-
tas mismas causas podrían inducirlos a simular las que no tengan. 

 





 

 

CAPÍTULO XXIX 

REUNIONES Y SOCIEDADES 
ESPÍRITAS 

REUNIONES EN GENERAL. SOCIEDADES 

PROPIAMENTE DICHAS. TEMAS DE ESTUDIO. 

RIVALIDAD ENTRE LAS SOCIEDADES 

Reuniones en general  

324. Las reuniones espíritas pueden tener grandes ventajas, porque 
permiten esclarecerse por el intercambio recíproco de pensamien-
tos, a través de las preguntas y observaciones que cada uno puede 
hacer y de las que se aprovechan todos. Sin embargo, para sacar 
de ellas todos los frutos deseables, requieren condiciones especia-
les que vamos a examinar, pues sería un error asimilarlas a las 
sociedades ordinarias. Por otra parte, dado que las reuniones 
constituyen un todo colectivo, lo que las concierne es consecuen-
cia natural de las instrucciones precedentes. Deben adoptar las 
mismas precauciones y preservarse de los mismos escollos que los 
individuos. Por eso hemos colocado este capítulo casi al final. 

Las reuniones espíritas tienen características muy diferentes 
según el objetivo que se propongan, y por lo mismo, su condición 
debe diferir también. Según su naturaleza, pueden ser frívolas, 
experimentales o instructivas. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 448 

325. Las reuniones frívolas se componen de personas que solo ven el 
lado complaciente de las manifestaciones, que se divierten con 
los chistes de los Espíritus superficiales, muy aficionados a esta 
clase de asambleas en las que tienen toda la libertad para expan-
sionarse y no faltan a ellas. Allí es donde se piden toda clase de 
ligerezas, se hace decir la buenaventura por los Espíritus, se pone 
a prueba su perspicacia para adivinar la edad, lo que se lleva en 
el bolsillo, para descubrir pequeños secretos y mil otras cosas de 
esa importancia. 

Estas reuniones no tienen mayores consecuencias. Con todo, 
como los Espíritus ligeros son algunas veces muy inteligentes, y 
por lo general de humor fácil y jovial, se producen a menudo 
cosas muy curiosas de las que el observador puede sacar prove-
cho. El que no hubiese visto más que estas sesiones y juzgase al 
mundo de los Espíritus según esta muestra, se formaría una idea 
tan falsa como la de quien juzgase a toda la sociedad de una 
ciudad por la de ciertos barrios. El simple buen sentido dice que 
los Espíritus elevados no pueden venir a tales reuniones, en las 
que los espectadores son tan formales como los actores. Quien 
quiera ocuparse de cosas triviales, debe llamar francamente a Es-
píritus superficiales, como se llamaría a unos comediantes para 
divertir en una reunión social, pero sería una profanación invitar 
allí a nombres venerados, mezclando lo sagrado con lo profano. 

326. Las reuniones experimentales tienen por objeto la producción de 
manifestaciones físicas. Para muchas personas es un espectáculo 
más curioso que instructivo. Los incrédulos salen de ellas más 
maravillados que convencidos cuando no han visto otra cosa, y 
todo su pensamiento se dirige a buscar los trucos, ya que al no 
comprender nada, suponen con facilidad que haya subterfugios. 
Lo contrario sucede con aquellos que han estudiado. Compren-
den anticipadamente la posibilidad, y los hechos positivos 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 449 

determinan enseguida o completan su convicción. Si hubiese sub-
terfugio, estarían en disposición de descubrirlo. 

No obstante, esta clase de experimentos tiene una utilidad 
que nadie podría desconocer, porque son los que han hecho des-
cubrir las leyes que rigen al mundo invisible y para muchas 
personas son, sin duda, un poderoso motivo de convicción. En 
todo caso, sostenemos que por sí solos no bastan para iniciar la 
ciencia espírita, del mismo modo que la observación de un inge-
nioso mecanismo no podrá dar a conocer la mecánica si no se 
conocen sus leyes. Sin embargo, si esos experimentos se dirigie-
ran con método y prudencia, se obtendrían resultados mucho 
mejores. Volveremos pronto al mismo asunto. 

327. Las reuniones instructivas tienen un carácter muy diferente, y 
como de ellas es de donde puede extraerse la verdadera ense-
ñanza, insistiremos más sobre las condiciones que deben cumplir. 

La primera de todas es que sean serias en toda la extensión 
de la palabra. Es preciso convencerse de que los Espíritus a los 
cuales queremos dirigirnos son de una naturaleza enteramente 
especial. Y puesto que lo sublime no puede aliarse con lo trivial, 
ni el bien con el mal, si se quiere obtener buenos resultados, hay 
que dirigirse a Espíritus buenos. Pero no basta pedir que acudan 
los buenos Espíritus, es condición indispensable estar en dispo-
sición propicia para que quieran venir. Ahora bien, los Espíritus 
superiores no acudirán a las asambleas de hombres ligeros y su-
perficiales, como tampoco hubieran ido cuando vivían. 

Una sociedad solo es verdaderamente seria a condición de 
que se ocupe de cosas útiles con exclusión de todas las demás. Si 
aspira a obtener fenómenos extraordinarios por curiosidad o pa-
satiempo, los Espíritus que los producen podrán acudir, pero los 
demás se alejarán. En una palabra, cualquiera que sea el carácter 
de una reunión, siempre encontrará Espíritus dispuestos a 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 450 

secundar sus tendencias. Una reunión seria se separa de su obje-
tivo si deja la enseñanza por la diversión. Las manifestaciones 
físicas, como ya hemos dicho, tienen su utilidad. Los que quieran 
ver, que vayan a las reuniones experimentales, y los que quieran 
comprender, que vayan a las reuniones de estudio. De este modo, 
unos y otros podrán completar su instrucción espírita, como en 
el estudio de la medicina unos van a los cursos teóricos y otros a 
las prácticas clínicas. 

328. La instrucción espírita no comprende solo la enseñanza moral 
dada por los Espíritus, sino también el estudio de los hechos. A 
ella incumbe la teoría de todos los fenómenos, la investigación 
de las causas y, como consecuencia, la confirmación de lo que es 
posible y de lo que no lo es; en una palabra, la observación de 
todo aquello que puede hacer adelantar a esta ciencia. Ahora 
bien, se equivocaría el que creyera que los hechos se limitan a los 
fenómenos extraordinarios y que los que más impresionan los 
sentidos son los únicos dignos de atención. Se encuentran fenó-
menos a cada paso, en las comunicaciones inteligentes, y los 
hombres reunidos para el estudio no deberían despreciarlos. Es-
tos hechos, que sería imposible enumerar, surgen de una multitud 
de circunstancias fortuitas y aunque menos destacados, no dejan 
de tener interés para el observador que encuentra en ellos la con-
firmación de un principio conocido, o la revelación de un 
principio nuevo que lo adentra en los misterios del mundo invi-
sible. Eso también es filosofía. 

329. Las reuniones de estudio son, además, de una inmensa utilidad 
para los médiums de manifestaciones inteligentes, sobre todo 
para aquellos que tienen deseo serio de perfeccionarse y que no 
asisten a ellas con una vana presunción de infalibilidad. Como 
ya expresamos, uno de los grandes escollos de la mediumnidad 
es la obsesión y la fascinación. Por tanto, los médiums pueden 
engañarse de muy buena fe sobre el mérito de lo que obtienen, y 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 451 

se concibe que los Espíritus mentirosos encuentren el camino ex-
pedito cuando tienen que habérselas con un ciego. Por eso alejan 
a su médium de toda comprobación, como también lo hacen to-
mar aversión a cualquiera que pueda esclarecerlo. Gracias al 
aislamiento y a la fascinación, pueden fácilmente hacerle aceptar 
todo lo que quieran. 

No nos cansaremos en repetirlo: aquí está no solo el escollo, 
sino el peligro. Sí, lo confirmamos, el verdadero peligro. El único 
medio de librarse de él es el control con el auxilio de personas 
desinteresadas y benévolas que, juzgando las comunicaciones 
con sangre fría e imparcialidad, pueden abrirle los ojos y hacerle 
ver lo que él no ve por sí solo. Ahora bien, todo médium que 
teme este juicio ya está en el camino de la obsesión. El que cree 
que la luz solo se ha hecho para él, está completamente bajo este 
yugo. Si toma a mal las observaciones, si las rechaza, si se irrita 
por ellas, no puede haber duda sobre la mala naturaleza del Es-
píritu que lo asiste. 

Lo hemos dicho, a un médium pueden faltarle los conoci-
mientos necesarios para comprender los errores, puede dejarse 
engañar por grandes palabras y por un lenguaje pretencioso, ser 
seducido por los sofismas y esto con toda la buena fe del mundo. 
Por eso, en defecto de sus propias luces, debe modestamente bus-
car el recurso de otros, según los adagios «cuatro ojos ven más 
que dos» y «nadie puede ser juez de su propia causa». Desde este 
punto de vista, las reuniones son de una gran utilidad para el 
médium si es bastante sensato como para escuchar los consejos, 
porque allí encontrará personas más clarividentes que él, que ob-
servarán los matices a menudo muy delicados por donde el 
Espíritu revela su inferioridad. 

Todo médium que desea sinceramente no ser juguete de la 
mentira debe pues tratar de asistir a reuniones serias y llevar a 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 452 

ellas lo que obtenga de forma particular, aceptar con gratitud y 
solicitar del mismo modo el examen crítico de las comunicacio-
nes que recibe. Si es objeto de los Espíritus mentirosos, el medio 
más seguro de librarse de ellos es probarles que no pueden enga-
ñarle. Por lo demás, el médium que se irrita a causa de la crítica 
no tiene ningún fundamento, y su amor propio no debe resen-
tirse por nada, puesto que lo que dice no es suyo, ni es más 
responsable que si leyera los versos de un mal poeta. 

Hemos insistido sobre este punto porque, si bien es un esco-
llo para los médiums, también lo es para las reuniones, en las 
que importa no confiar a la ligera en todos los intérpretes de los 
Espíritus. La presencia de un médium obseso o fascinado les se-
ría más pernicioso que útil. Por tanto, no deben aceptarlo. 
Creemos haber desarrollado este tema suficientemente para que 
sea imposible equivocarse sobre los caracteres de la obsesión, si 
el propio médium no puede reconocerla. Uno de los más desta-
cados, sin duda, es la pretensión del médium de ser el único en 
tener la razón contra todo el mundo. Los médiums obsesos que 
no quieren reconocer que lo están, se parecen a esos enfermos 
que se engañan sobre su estado de salud y se pierden por no que-
rer someterse a un tratamiento saludable. 

330. Lo que debe proponerse una reunión seria es alejar a los Espíritus 
mentirosos. Estaría en un error si se creyese a salvo por su obje-
tivo y por la calidad de sus médiums. Solo lo logrará en la medida 
en que ella misma se encuentre en condiciones favorables. 

Para comprender bien lo que sucede en esta circunstancia, 
rogamos que se atienda a lo dicho anteriormente, en el § 231 
sobre la Influencia del entorno. Debemos imaginar a cada indi-
viduo como rodeado de cierto número de acompañantes 
invisibles que se identifican con su carácter, sus gustos y sus in-
clinaciones. Por tanto, toda persona que entra en una reunión 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 453 

lleva consigo Espíritus que le son afines. Según su número y su 
naturaleza, estos acompañantes pueden ejercer sobre la asam-
blea y sobre las comunicaciones una influencia buena o mala. 
Una reunión sería perfecta cuando todos sus miembros, anima-
dos por un mismo amor al bien, solo llevasen consigo buenos 
Espíritus. A falta de esta perfección, la mejor reunión será aque-
lla en que el bien predomine sobre el mal. Esto es tan lógico que 
no es necesario insistir más. 

331. Una reunión es un ser colectivo, cuyas cualidades y propiedades 
son el resultado de las de todos sus miembros, y forman una es-
pecie de manojo. Ahora bien, este manojo tendrá tanta más 
fuerza cuanto más homogéneo sea. Si se comprendió bien lo di-
cho (§ 282, pregunta 5ª) sobre la manera en que los Espíritus son 
advertidos de nuestro llamamiento, se entenderá fácilmente el 
poder de la asociación del pensamiento de los asistentes. Si el Es-
píritu es de algún modo impactado por el pensamiento como 
nosotros lo somos por la voz, veinte personas unidas con la 
misma intención necesariamente tendrán más fuerza que una 
sola. Pero para que todos estos pensamientos concurran a un 
mismo fin, es necesario que vibren al unísono, que se confundan, 
por decirlo así, en uno solo, lo cual no puede tener lugar sin re-
cogimiento. 

Por otra parte, el Espíritu, al llegar a un entorno que le es 
por completo simpático, está más a gusto. Dado que solo en-
cuentra amigos, va con más voluntad y está mejor dispuesto a 
contestar. El que haya seguido con alguna atención las manifes-
taciones espíritas inteligentes se habrá podido convencer de esta 
verdad. Si los pensamientos son divergentes se produce un cho-
que de ideas desagradable para el Espíritu y, por consiguiente, 
perjudicial para la manifestación. Lo mismo sucede con un hom-
bre que debe hablar en una asamblea. Si siente que todos los 
pensamientos le son simpáticos y benévolos, la impresión que de 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 454 

ello recibe repercute sobre sus propias ideas, y le da más inspira-
ción. La unanimidad de esta concurrencia ejerce sobre él una 
especie de acción magnética que duplica sus facultades, mientras 
que la indiferencia o la hostilidad lo perturba y lo paraliza. Así 
es como los actores se electrizan por los aplausos. Ahora bien, 
los Espíritus, mucho más impresionables que los humanos, de-
ben sentir aún más la influencia de su entorno. 

Toda reunión espírita debe pues procurar la mayor homo-
geneidad posible. Claro está que nos referimos a las reuniones 
que quieren llegar a resultados serios y en verdad útiles. Si se 
quieren obtener simplemente comunicaciones, sin reparar en la 
condición moral de quienes las dan, es evidente que todas estas 
precauciones no son necesarias, pero en tal caso no hay que que-
jarse tampoco de la calidad del producto. 

332. Puesto que las condiciones esenciales de toda reunión seria son el 
recogimiento y la comunión de pensamientos, se comprende que 
un número excesivo de asistentes debe ser una de las causas más 
contrarias a la homogeneidad. Con certeza no hay ningún límite 
absoluto para ese número, y se concibe que cien personas, sufi-
cientemente recogidas y atentas, estarán en mejores condiciones 
que diez que estén distraídas y causen bullicio. Pero también es 
evidente que cuanto mayor es el número, más difícil es que se 
cumplan esas condiciones. Es un hecho probado por la experien-
cia que los pequeños grupos íntimos son siempre más favorables 
para obtener hermosas comunicaciones, y es por los motivos que 
hemos explicado. 

333. Hay también otro punto que no es menos necesario: la regulari-
dad de las reuniones. En todas ellas siempre hay Espíritus que 
podríamos llamar habituales, y no se entienda por esto que nos 
referimos a esos Espíritus que se encuentran en todas partes y se 
entrometen en todo. Son Espíritus protectores, o aquellos a 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 455 

quienes se pregunta más a menudo. No debe creerse que estos 
Espíritus no tengan otra cosa que hacer que escucharnos. Tienen 
sus ocupaciones y también pueden encontrarse en condiciones 
poco favorables para ser evocados. Cuando las reuniones tienen 
lugar en días y horas fijas, se disponen en consecuencia, y es raro 
que falten. Los hay también que llevan la puntualidad al extremo. 
Se molestan por un retraso de un cuarto de hora, y si ellos mis-
mos han fijado el momento de una conversación, se los llamaría 
en vano algunos minutos más pronto. Sin embargo, añadamos 
que aun cuando los Espíritus prefieren la regularidad, los que 
verdaderamente son superiores, no son meticulosos hasta ese 
punto. La exigencia de una puntualidad rigurosa es una señal de 
inferioridad, como todo lo que es pueril. Fuera de las horas pre-
vistas al efecto, sin duda pueden venir, y de hecho vienen con 
gusto si el objeto es útil. Sin embargo, nada es más perjudicial 
para las buenas comunicaciones que llamarlos a diestro y a si-
niestro, cuando se apodera de nosotros un capricho y, sobre 
todo, sin un motivo serio. Como no están obligados a someterse 
a nuestros caprichos, podría ser muy bien que no quisieran mo-
lestarse en venir, y entonces es cuando hay más peligro que otros 
puedan tomar su puesto y su nombre. 

Sociedades propiamente dichas 

334. Todo lo que hemos dicho sobre las reuniones en general, natu-
ralmente se aplica a las sociedades regularmente constituidas. Sin 
embargo, estas tienen que luchar contra algunas dificultades es-
peciales que nacen del propio vínculo que une a sus miembros. 
Como se nos ha pedido algunas veces nuestra opinión sobre su 
organización, la resumiremos a continuación en pocas palabras. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 456 

El espiritismo, que apenas acaba de nacer, es considerado 
todavía de manera muy diversa, y es poco comprendido en su 
esencia por un gran número de adeptos para que ofrezca un 
vínculo poderoso entre sus miembros de lo que podría llamarse 
una asociación. Este lazo solo puede existir entre aquellos que 
ven en él un objetivo moral, lo comprenden y se lo aplican a sí 
mismos. Entre los que no ven en el espiritismo más que hechos 
más o menos curiosos, no podría establecerse una vinculación 
seria.  Al poner los hechos por encima de los principios, una sim-
ple divergencia en el modo de apreciarlos podría dividirlos. No 
sucede lo mismo con los primeros, porque sobre la cuestión mo-
ral no puede haber dos modos de ver. También es de notar que 
por todas partes donde se encuentran, una confianza recíproca 
los atrae unos a otros. La benevolencia mutua que reina entre 
ellos excluye el disgusto y la molestia que nacen de la susceptibi-
lidad, del orgullo que se ofende ante la menor contradicción y 
del egoísmo que todo se lo atribuye. Una sociedad en la que 
reinasen tales sentimientos por completo, donde sus integrantes 
se reunieran con el fin de instruirse en la enseñanza de los Espí-
ritus, y no con la esperanza de ver cosas más o menos 
interesantes, o para hacer prevalecer su opinión, una sociedad 
así, decimos, no solo sería duradera, sino que sería indisoluble. 
La dificultad también de reunir numerosos elementos homogé-
neos desde este punto de vista nos obliga a decir que, en interés 
de los estudios y por el bien de la causa misma, las reuniones 
espíritas deben procurar multiplicarse en pequeños grupos, antes 
que constituirse en grandes aglomeraciones. Estos grupos corres-
pondiéndose entre sí, visitándose y compartiendo sus 
observaciones, pueden desde ahora formar el núcleo de la gran 
familia espírita, que un día reunirá todas las opiniones y unirá a 
los hombres en un mismo sentimiento de fraternidad, sellado por 
la caridad cristiana. 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 457 

335. Hemos visto la importancia de la uniformidad de sentimientos 
para obtener buenos resultados. Esta uniformidad necesaria-
mente es tanto más difícil de obtener cuanto mayor es el número 
de personas. En los pequeños grupos se conoce mejor a las per-
sonas y se está más seguro de los elementos que se introducen. El 
silencio y recogimiento son más fáciles, y todo transcurre como 
en familia. Por el contrario, las grandes asambleas excluyen la 
intimidad por la variedad de los elementos de que se componen. 
Exigen locales especiales, recursos pecuniarios y un aparato ad-
ministrativo que resultan inútiles en los grupos pequeños. La 
divergencia de caracteres, ideas y opiniones se hace más visible y 
ofrece a los Espíritus perturbadores más facilidad para sembrar 
la discordia. Cuanto más numerosa es una reunión, más difícil es 
poder contentar a todo el mundo. Cada uno querría que los tra-
bajos fuesen dirigidos a su gusto, que con preferencia se ocupasen 
de los asuntos que más le interesan. Algunos creen que su condi-
ción de asociado les da derecho a imponer su manera de ver las 
cosas. De aquí surgen disensiones, una causa de malestar que 
tarde o temprano conduce a la desunión y después a la disolu-
ción, la suerte de todas las sociedades, cualquiera que sea su 
objetivo. Los pequeños grupos no están sujetos a las mismas fluc-
tuaciones. La desaparición de una gran sociedad sería un fracaso 
aparente para la causa del espiritismo, y sus enemigos no dejarían 
de aprovecharlo. La disolución de un grupo pequeño pasa desa-
percibida y, además, si uno se dispersa, al lado de él se forman 
otros veinte. Ahora bien, veinte grupos de quince a veinte perso-
nas obtendrán más y harán más por la divulgación que una 
asamblea de trescientas o cuatrocientas personas. 

Sin duda se dirá que los miembros de una sociedad que obra-
sen del modo que acabamos de manifestar no serían verdaderos 
espíritas, puesto que el primer deber que impone la doctrina es 
la caridad y la benevolencia. Esto es perfectamente cierto. Por lo 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 458 

tanto, los que piensan de ese modo son espíritas más de nombre 
que de hecho. No pertenecen a la tercera categoría (véase § 28). 
Pero ¿quién dice que sean ni siquiera espíritas? Aquí se presenta 
una consideración que no deja de tener alguna gravedad. 

336. No olvidemos que el espiritismo tiene enemigos interesados en 
contrarrestarlo y que ven su buena marcha con despecho. Los 
más peligrosos no son los que lo atacan abiertamente, sino los 
que trabajan en secreto, y que con una mano lo acarician y con 
la otra lo destrozan. Estos seres malintencionados se introducen 
por todas partes en donde pueden hacer mal. Como saben que la 
unión hace la fuerza, procuran destruirla sembrando la discordia. 
¿Quién dice que quienes siembran la turbación y la cizaña en las 
reuniones no son agentes provocadores interesados en el desor-
den? Seguramente estos no son ni verdaderos ni buenos espíritas. 
Nunca pueden hacer bien y pueden hacer mucho mal. Se com-
prende que tienen mucha más facilidad en introducirse en las 
reuniones numerosas que en los pequeños grupos en los que todo 
el mundo se conoce. Al amparo de sordos manejos que pasan 
desapercibidos, siembran la duda, la desconfianza y la indiferen-
cia. Bajo la apariencia de un hipócrita interés por la causa, todo 
lo critican, forman conciliábulos y bandos que muy pronto rom-
pen la armonía del conjunto, pues esto es lo que ellos quieren. 
Con respecto a estas personas, acudir a los sentimientos de cari-
dad y fraternidad es como si se hablase a sordos voluntarios, 
porque precisamente su objetivo es destruir estos sentimientos, 
que son el mayor obstáculo para sus maquinaciones. Este estado 
de cosas, lamentable en todas las sociedades lo es aún más en las 
sociedades espíritas, porque si no conduce a una ruptura, causa 
una preocupación incompatible con el recogimiento y la aten-
ción. 

337. Se dirá: «si las reuniones van por mal camino, los hombres sen-
satos y bien intencionados ¿no tienen derecho a criticar? ¿deben 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 459 

dejar pasar el mal sin decir nada y aprobarlo con su silencio?» 
Sin duda, están en su derecho, además es un deber. Pero si su 
intención realmente buena, emiten su parecer con prudencia y 
benevolencia, de forma abierta y no a escondidas. Si no se les 
secunda, se retiran, porque no se concibe que quien que no tenga 
segundas intenciones, se obstine en quedarse en una sociedad 
donde se hacen cosas que no le convienen. 

Así pues, se puede establecer en principio que cualquiera que 
en una reunión espírita provoque el desorden o la desunión, de 
forma ostensible o en secreto, por cualquier medio, es un agente 
provocador o al menos muy mal espírita, del que hay que des-
embarazarse muy pronto. Sin embargo, las mismas obligaciones 
que atan a todos los miembros a menudo son un obstáculo para 
ello, por esto conviene evitar las obligaciones indisolubles. Los 
hombres de bien están siempre bastante comprometidos, mien-
tras que los malintencionados lo están siempre demasiado. 

338. Además de las personas notoriamente malévolas que se infiltran 
en las reuniones, están aquellas que, por su carácter, llevan la 
turbación en sí mismas por todas partes en donde se encuentren. 
Por eso es necesario ser bastante cauteloso sobre los elementos 
nuevos que se introducen en ellas. Los más incómodos en este 
caso no son los ignorantes en la materia, ni tampoco los que no 
creen. La convicción solo se adquiere por la experiencia, y hay 
personas que quieren ilustrarse de buena fe. De los que uno debe 
guardarse es de quienes tienen un sistema preconcebido y de los 
incrédulos que dudan de todo, aún de la evidencia, así como de 
los orgullosos, que pretenden tener ellos solos la ciencia infusa, 
quieren imponer su opinión en todo y miran con desdén a cual-
quiera que no piense como ellos. No os dejéis seducir por su 
pretendido deseo de ilustrarse. Hay más de uno que sentiría muy 
molesto, si se le forzara a reconocer que está equivocado. Guar-
daos sobre todo de esos que lanzan peroratas insípidas que 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 460 

quieren tener siempre la última palabra, y de los que solo se com-
placen en la contradicción. Tanto unos como otros hacen perder 
el tiempo sin provecho para ellos mismos. Los Espíritus no quie-
ren palabras inútiles. 

339. Dada la necesidad de evitar toda causa de turbación y distracción, 
una sociedad espírita que se esté organizando debe prestar toda 
su atención a adoptar medidas propias para quitar a los promo-
tores de desórdenes los medios de causar daño y en dar la mayor 
facilidad para alejarlos. Las reuniones pequeñas solo tienen ne-
cesidad de un reglamento disciplinario muy sencillo para el orden 
de las sesiones, mientras que las sociedades regularmente consti-
tuidas exigen una organización más completa. La mejor será 
aquella cuyo funcionamiento sea menos complicado. Tanto las 
reuniones pequeñas como las sociedades encontrarán aquello que 
les sea aplicable, o lo que crean útil, en el reglamento de la Socie-
dad Parisina de Estudios Espíritas, que ofrecemos más adelante. 

340. Las sociedades pequeñas o grandes, y todas las reuniones, cual-
quiera que sea su importancia, tienen que luchar contra otro 
escollo. Los promotores de disturbios no solo están en su seno, 
están también en el mundo invisible. De la misma manera que 
hay Espíritus protectores para las sociedades, las ciudades y los 
pueblos, los Espíritus malhechores se apegan a los grupos, lo 
mismo que a los individuos. Atacan primero a los más débiles, a 
los más accesibles, de quienes procuran hacer instrumentos su-
yos, y poco a poco intentan envolver al conjunto, porque su 
alegría perversa está en proporción al número de los que tienen 
bajo su yugo. Por lo tanto, cada vez que en un grupo una persona 
caiga en la trampa, es preciso decir que hay un enemigo en el 
campamento, un lobo en el redil, y que se debe estar alerta, por-
que es más que probable que multiplique sus tentativas. Si no se 
le corta el vuelo por una resistencia enérgica, la obsesión viene a 
ser entonces un mal contagioso, que se manifiesta en los médiums 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 461 

por la perturbación de la mediumnidad, y en los otros por la hos-
tilidad de sentimientos, la perversión del sentido moral y la 
perturbación de la armonía. Como el más poderoso antídoto de 
este veneno es la caridad, tratan de sofocarla. Es preciso, pues, 
no esperar a que el mal sea incurable para poner remedio. Tam-
poco se han de esperar los primeros síntomas, sino que es preciso 
saber prevenirlo. Para esto hay dos medios eficaces si se emplean 
bien: la oración hecha de corazón y el estudio atento de las me-
nores señales que revelan la presencia de los Espíritus mentirosos. 
El primero atrae a los buenos Espíritus, que solo asisten con so-
licitud a los que los secundan con su confianza en Dios. El otro 
medio prueba a los Espíritus malos que tienen que habérselas con 
personas lo bastante lúcidas y sensatas para dejarse engañar. Si 
uno de los miembros sufre la influencia de la obsesión, todos los 
esfuerzos deben dirigirse, desde los primeros indicios, a abrirle 
los ojos por temor a que el mal no se agrave, a fin de convencerlo 
de que es engañado y con el deseo de secundar a los que quieren 
liberarlo. 

341. La influencia del entorno es consecuencia de la naturaleza de los 
Espíritus y de su modo de actuar sobre los seres vivos. De esa 
influencia cada uno puede deducir por sí mismo las condiciones 
más favorables para una sociedad espírita que aspire a conciliarse 
la simpatía de los buenos Espíritus, y a no obtener sino buenas 
comunicaciones, apartando las malas. Estas condiciones residen 
en las disposiciones morales de los asistentes. Se resumen en los 
puntos siguientes: 

 Perfecta identidad de miras y de sentimientos. 
 Benevolencia recíproca entre todos los miembros. 
 Abnegación de todo sentimiento contrario a la verdadera 

caridad cristiana. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 462 

 Deseo exclusivo de instruirse y mejorarse a través de la 
enseñanza de los buenos Espíritus y sacar provecho de 
sus consejos. Cualquiera que esté convencido de que los 
Espíritus superiores se manifiestan con el objetivo de ha-
cernos progresar y no para nuestro entretenimiento, 
comprenderá que ellos deben retirarse de aquellos que se 
limitan a admirar su estilo sin extraer ningún fruto, y solo 
les atraen las sesiones por el mayor o menor interés que 
les ofrezcan según sus gustos particulares. 

 Exclusión de todo aquello que, en las comunicaciones so-
licitadas a los Espíritus, solo tenga un propósito de 
curiosidad. 

 Recogimiento y respetuoso silencio durante la conversa-
ción con los Espíritus. 

 Unión de todos los asistentes, a través del pensamiento, 
al llamamiento que se hace a los Espíritus que se evocan. 

 Cooperación de los médiums de la asamblea, con abne-
gación de todo sentimiento de orgullo, de amor propio y 
de supremacía, y por el único deseo de ser útiles. 

¿Son tan difíciles de cumplir estas condiciones, que no se 
puedan encontrar? No lo creemos así. Por el contrario, espera-
mos que las reuniones verdaderamente serias, como las que ya 
existen en diferentes partes, se multipliquen, y no vacilamos en 
decir que a ellas deberá el espiritismo su más poderosa propaga-
ción. Al reunir a los hombres de bien y de recta conciencia, 
impondrán silencio a la crítica, y cuanto más puras sean sus in-
tenciones, más respetadas serán también por sus adversarios. 
Cuando la burla ataca al bien, cesa de provocar risa y se vuelve 
despreciable. Entre las reuniones de ese género se establecerán 
un verdadero lazo de simpatía y una solidaridad mutua por la 
fuerza de las cosas, que contribuirán al progreso general. 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 463 

342. Sería un error creer que las reuniones que se ocupan especial-
mente de las manifestaciones físicas estén fuera de este concierto 
fraternal y que excluyen todo pensamiento serio. Si bien no re-
quieren condiciones tan rigurosas, tampoco se puede asistir a 
ellas impunemente cuando hay ligereza, y cualquiera se equivo-
caría si creyera que la actitud de los asistentes fuese 
absolutamente nula. Se tiene la prueba de lo contrario en el he-
cho de que a menudo las manifestaciones de este género, aun 
cuando sean provocadas por excelentes médiums, no pueden 
producirse en ciertos ambientes. Hay pues también influencias 
contrarias para esto, y estas influencias solo pueden proceder de 
la divergencia o la hostilidad de los sentimientos que paralizan 
los esfuerzos de los Espíritus. 

Las manifestaciones físicas, como hemos dicho, son de una gran 
utilidad, abren un vasto campo al observador, porque es todo un 
conjunto de fenómenos insólitos que se despliega ante sus ojos, 
y cuyas consecuencias son incalculables. Una asamblea puede, 
pues, ocuparse de ellas de forma muy seria, pero no podría con-
seguir su objetivo, ni como estudio, ni como medio de 
convicción, si no se coloca en condiciones favorables. La primera 
condición de todas no es la fe de los asistentes, sino su deseo de 
esclarecerse sin segunda intención y sin la idea preconcebida de 
rechazar incluso la evidencia. La segunda condición estriba en la 
limitación del número de asistentes para evitar la mezcla de ele-
mentos heterogéneos. Si las manifestaciones físicas son 
producidas en general por los Espíritus menos avanzados, no por 
esto tienen un propósito menos providencial, y los Espíritus bue-
nos las favorecen todas las veces que pueden tener un resultado 
útil. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 464 

Temas de estudio 

343. Cuando se evoca a los parientes y amigos, o a algunos personajes 
célebres, para comparar sus opiniones de ultratumba con las que 
tenían cuando vivían, a menudo es difícil mantener la conversa-
ción, a menos que se caiga en banalidades y trivialidades. Muchas 
personas creen, además, que El Libro de los Espíritus ha agotado 
la serie de preguntas sobre moral y filosofía. Esto es un error. Por 
esto puede ser útil indicar la fuente de donde se pueden extraer 
temas de estudio que son, por decirlo así, ilimitados. 

344. Si la evocación de los Espíritus de hombres ilustres, de Espíritus 
superiores, es eminentemente útil por la enseñanza que nos brin-
dan, la de los Espíritus comunes no lo es menos, aunque sean 
incapaces de resolver las cuestiones de vasto alcance. Por su infe-
rioridad se retratan ellos mismos, y cuanto menor es la distancia 
que nos separa, más relaciones encontramos con nuestra propia 
situación, sin contar que muchas veces nos ofrecen rasgos carac-
terísticos del más alto interés, como lo hemos explicado con 
anterioridad, § 281, «Utilidad de las evocaciones particulares». 
Por tanto, constituye una mina inagotable de observaciones, in-
cluso si nos limitamos a los hombres cuya vida presenta alguna 
particularidad en relación con su forma de muerte, su edad, sus 
buenas o malas cualidades, su posición feliz o desgraciada en la 
Tierra, sus costumbres, su estado mental, etc. 

Con los Espíritus elevados, el campo de estudio se ensancha. 
Además de las cuestiones psicológicas, que tienen un límite, se les 
pueden proponer una multitud de problemas morales que se ex-
tienden hasta lo infinito sobre todas las situaciones de la vida, la 
mejor conducta que puede observarse en tal o cual circunstancia 
dada, nuestros deberes recíprocos, etc. El valor de la instrucción 
que se recibe sobre cualquier tema moral, histórico, filosófico o 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 465 

científico, depende enteramente del estado del Espíritu a quien se 
pregunta. A nosotros nos corresponde juzgarlo. 

345. Además de las evocaciones propiamente dichas, los dictados es-
pontáneos ofrecen una infinidad de temas de estudio. Consisten 
en esperar a que los Espíritus escojan el tema que quiera tratar. 
En este caso, varios médiums pueden trabajar simultáneamente. 
Alguna vez puede llamarse a un Espíritu determinado, aunque lo 
más común es esperar a los que quieran presentarse, y muchas 
veces se manifiestan del modo más imprevisto. Estas comunica-
ciones pueden dar lugar enseguida a una multitud de cuestiones, 
cuyo tema se encuentra de este modo preparado. Deben ser co-
mentadas con cuidado para estudiar todos los pensamientos que 
encierran y juzgar si llevan el sello de la verdad. Este examen 
hecho con severidad es, como hemos dicho, la mejor garantía 
contra la intrusión de los Espíritus mentirosos. Por este motivo, 
y también para la instrucción de todos, podrá darse conoci-
miento de las comunicaciones obtenidas fuera de la reunión. Hay 
en esto, como se ve, un manantial inagotable de elementos emi-
nentemente serios e instructivos. 

346. Las actividades de cada sesión pueden organizarse del modo si-
guiente: 

1. Lectura de las comunicaciones espíritas obtenidas en la se-
sión anterior, transcritas, revisadas y pasadas a limpio. 

2. Asuntos diversos. Correspondencia. Lectura de las comuni-
caciones obtenidas fuera de las sesiones.  Relato de hechos 
de interés para el espiritismo. 

3. Trabajos de estudio. Dictados espontáneos.  Preguntas di-
versas y problemas morales propuestos a los Espíritus. 
Evocaciones. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 466 

4. Conferencia. Examen crítico y analítico de las diversas co-
municaciones. Discusión sobre los diferentes puntos de la 
ciencia espírita. 

347. Los grupos que empiezan a veces tienen que detenerse en sus tra-
bajos por falta de médiums. Los médiums son seguramente uno 
de los elementos esenciales de las reuniones espíritas, pero no son 
indispensables, y sería un error creer que en su defecto nada haya 
que hacer. Sin duda que aquellos que solo se reúnen con el fin de 
hacer experimentos, no pueden hacerlo sin médiums, como los 
músicos en un concierto sin instrumentos. Pero los que se propo-
nen realizar un estudio serio tienen mil motivos de ocupación tan 
útiles y provechosos como los que podrían obtener por sí mis-
mos. Además, las reuniones que disponen de médiums pueden 
accidentalmente encontrarse sin ellos y sería enojoso que creye-
sen, en ese caso, que no les queda otra opción que retirarse. Los 
mismos Espíritus pueden, de vez en cuando, ponerlos en esta si-
tuación, con el fin de enseñarles a prescindir de ellos. Diremos 
más, es necesario para aprovechar su enseñanza, consagrar algún 
tiempo a meditarla. Las sociedades científicas no están siempre 
trabajando con los instrumentos de laboratorio, y sin embargo 
no dejan de encontrar temas de discusión. En ausencia de poetas 
y oradores, las sociedades literarias leen y comentan las obras de 
autores antiguos y modernos. Las sociedades religiosas meditan 
sobre las Escrituras. Las sociedades espíritas deben hacer lo 
mismo, y sacarán un gran provecho para su adelanto si organizan 
conferencias en las cuales se lea y comente todo lo que pueda 
tener relación con el espiritismo, ya sea a favor o en contra. De 
esta discusión, en la que cada uno aporta el tributo de sus refle-
xiones, brotan rayos de luz que pasan desapercibidos con la 
lectura individual. Al lado de las obras especializadas, los perió-
dicos abundan en hechos, relatos, acontecimientos, ejemplos de 
virtudes o vicios que suscitan grandes problemas morales que 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 467 

solo el espiritismo puede resolver, y este es también un medio de 
probar que tiene relación con todos los aspectos del orden social. 
Aseguramos que una sociedad espírita que organizara sus traba-
jos en este sentido, procurándose los materiales necesarios, no 
tendría bastante tiempo para las comunicaciones directas de los 
Espíritus. Por eso, llamamos sobre este punto la atención de las 
reuniones verdaderamente serias, de aquellas que ponen más em-
peño en instruirse que en buscar un pasatiempo. (Véase el § 207 
del capítulo Formación de los médiums). 

Rivalidad entre las sociedades 

348. Las agrupaciones que se ocupan exclusivamente de comunicacio-
nes inteligentes y las que se entregan al estudio de las 
manifestaciones físicas tienen cada una su misión. Ni unas ni 
otras secundarían el verdadero espíritu del espiritismo si se mira-
sen con recelo, y la que arrojase la piedra a la otra probaría, solo 
por eso, la mala influencia que la domina. Todas deben concu-
rrir, aunque por caminos diferentes, al objetivo común, que es la 
investigación y la propagación de la verdad. Su antagonismo —
que no sería sino el efecto de un orgullo exacerbado— facilitaría 
armas a los detractores y perjudicaría a la causa que pretenden 
defender. 

349. Estas últimas reflexiones se aplican igualmente a todos los grupos 
que pudiesen diferir en algunos puntos de la doctrina. Como he-
mos dicho ya en el capítulo sobre las Contradicciones, estas 
divergencias se refieren, en la mayoría de los casos, solo a cues-
tiones secundarias, y muchas veces a simples palabras. Por tanto, 
sería pueril alejarse o separarse del grupo solo porque no se pen-
sase exactamente del mismo modo. Sería aún peor que eso, si los 
diferentes grupos o sociedades de una misma ciudad se mirasen 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXIX 

 468 

con celos. La rivalidad se comprende entre personas que compi-
ten y pueden acarrearse un perjuicio material, pero cuando no 
hay especulación, la envidia no puede ser sino una mezquina ri-
validad de amor propio. Como, en definitiva, no hay sociedad 
que pueda reunir en su seno a todos los adeptos, aquellas que 
están animadas de un verdadero deseo de propagar la verdad y 
cuyo objetivo es únicamente moral, deben ver con alegría multi-
plicarse las agrupaciones, y si hay alguna competencia entre ellas 
debe ser para ver quién hace más bien. Las que pretendan estar 
en posesión de la verdad tendrán que probarlo adoptando como 
divisa: Amor y caridad, porque este es el sello de todo verdadero 
espírita. ¿Quieren vanagloriarse de la superioridad de los Espíri-
tus que las asisten? Que lo prueben por la superioridad de las 
enseñanzas que reciben, y por la aplicación que se hace de las 
mismas. Este es un criterio infalible para distinguir a las que mar-
chan por el mejor camino. 

Ciertos Espíritus, más presuntuosos que lógicos, intentan al-
gunas veces imponer sistemas extraños e impracticables, gracias 
a los nombres venerados con los que se adornan. El buen sentido 
hace muy pronto justicia a estas utopías, pero mientras tanto pue-
den sembrar la duda y la incertidumbre entre los adeptos. De aquí 
proviene, a menudo, una causa de disentimiento momentáneo. 
Además de los medios que hemos dado para apreciarlos, hay otro 
criterio que da la medida de su valor: el número de partidarios 
que hayan reclutado. La razón dice que el sistema que encuentra 
más eco en las masas debe estar más cerca de la verdad que aquel 
que es rechazado por la mayoría y ve disminuir sus filas. Así pues, 
tened por cierto que los Espíritus que rehúsan la discusión de su 
enseñanza es porque comprenden su debilidad. 

350. Si el espiritismo, como se ha anunciado, debe conducir a la trans-
formación de la humanidad, solo será posible alcanzarlo por el 
mejoramiento de las masas, y se realizará gradualmente, poco a 



REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS 

 469 

poco, por la mejora de sus individuos. ¿Qué importa creer en la 
existencia de los Espíritus si esta creencia no hace al hombre me-
jor, más benévolo e indulgente para con sus semejantes, más 
humilde y paciente en la adversidad? ¿De qué le sirve al avaro ser 
espírita, si siempre es avaro? al orgulloso, ¿si siempre está lleno 
de sí mismo? al envidioso, ¿si siempre tiene celos? Todos los 
hombres podrían, pues, creer en las manifestaciones, y la huma-
nidad quedar estacionaria, pero no son estos los designios de 
Dios. Todas las sociedades espíritas serias deben tender al obje-
tivo providencial, agrupándose alrededor de ellas los que tienen 
unos mismos sentimientos. Entonces habrá unión entre ellas, 
simpatía, fraternidad, y no un vano y pueril antagonismo de 
amor propio, de palabras más bien que de cosas. Entonces serán 
fuertes y poderosas, porque se apoyarán sobre una base inaltera-
ble: el bien para todos. Entonces serán respetadas e impondrán 
silencio al torpe sarcasmo, porque hablarán en nombre de la mo-
ral evangélica respetada por todos. 

Para hacer entrar al espiritismo en este camino, empleamos 
todos nuestros esfuerzos. El estandarte que enarbolamos muy 
alto es el espiritismo cristiano y humanitario, y nos consideramos 
felices al ver como a su alrededor y en todos los puntos del globo 
se reúnen tantos hombres, porque comprenden que aquí está el 
áncora de salvación, la salvaguarda del orden público, la señal de 
una nueva era para la humanidad. Invitamos a todas las socieda-
des espíritas a que concurran a esta gran obra, y que de una a 
otra parte del mundo se tiendan la mano fraternal, y envuelvan 
al mal en redes inextricables. 





 

 

CAPÍTULO XXX 

REGLAMENTO DE LA SOCIEDAD 
PARISINA DE ESTUDIOS ESPÍRITAS 

 

Fundada el 1 de abril de 1858 

Y autorizada por decreto del Sr. Prefecto de Policía, el 13 de abril 
de 1858, según el dictamen de Su Excelencia el Sr. Ministro del 
Interior y de la Seguridad General. 

 

NOTA. Aunque este reglamento sea fruto de la experiencia, no lo 
presentamos como una ley absoluta, sino únicamente para facilitar 
a las sociedades que quieran formarse y que podrán extraer de él 
las disposiciones que consideren útiles y aplicables a las circunstan-
cias que les sean propias. Por sencilla que sea su estructura, puede 
aún serlo mucho más cuando no se trata de sociedades regular-
mente constituidas, sino de simples reuniones íntimas que solo 
necesitan establecer medidas de orden, precaución y regularidad en 
los trabajos. 

Lo presentamos igualmente para gobierno de las personas que 
quieran vincularse a la Sociedad Parisina, ya sea como correspon-
dientes, o a título de miembros de la Sociedad. 

 

 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXX 

 472 

 

CAPÍTULO PRIMERO 

Objeto y formación de la Sociedad 

ART. 1° La Sociedad tiene por objeto el estudio de todos los 
fenómenos relativos a las manifestaciones espíritas y su aplicación 
a las ciencias morales, físicas, históricas y psicológicas. Las cuestio-
nes políticas, de controversia religiosa y de economía social están 
prohibidas. 

Adopta por nombre: Sociedad Parisina de Estudios Espíritas. 

ART. 2° La Sociedad se compone de miembros titulares, socios 
libres y miembros correspondientes. 

Puede conferir el título de miembro honorario a las personas 
que residan en Francia o en el extranjero que, por su posición o por 
sus trabajos, puedan prestarle servicios destacados. 

Los miembros honorarios están sujetos a reelección cada año. 

ART. 3° La Sociedad solo admite a personas que simpaticen 
con sus principios y con el objetivo de sus trabajos, a las que ya 
estén iniciadas en los principios fundamentales de la ciencia espí-
rita, o que estén seriamente animadas por el deseo de instruirse. En 
consecuencia, excluye a cualquiera que pueda aportar elementos de 
perturbación en el seno de las reuniones, sea por espíritu de hosti-
lidad y de oposición sistemática, o por cualquier otra causa, 
haciendo de este modo perder el tiempo en discusiones inútiles. 



REGLAMENTO DE LA SOCIEDAD PARISINA DE ESTUDIOS ESPÍRITAS 

 473 

Todos los miembros se deben benevolencia y buenos modos 
recíprocamente, y en todas circunstancias han de anteponer el bien 
general a las cuestiones personales y de amor propio. 

ART. 4° Para ser admitido como socio libre es menester dirigir 
al presidente una solicitud escrita, firmada por dos miembros titu-
lares que garanticen las intenciones del solicitante. 

La solicitud debe relatar someramente: Primero. Si el solici-
tante posee ya conocimientos en materia de espiritismo. Segundo. 
El estado de sus convicciones sobre los puntos fundamentales de la 
ciencia. Tercero. El compromiso de conformarse en todo al regla-
mento. 

La solicitud se somete a la comisión que la examina y propone, 
si procede, la admisión, el aplazamiento o la negación.  

El aplazamiento es de rigor para todo candidato que no posea 
ningún conocimiento de la ciencia espírita, y no simpatice con los 
principios de la Sociedad. 

Los socios libres tienen derecho a asistir a todas las sesiones, 
tomar parte en los trabajos y en las discusiones que tengan por ob-
jeto el estudio, pero en ningún caso tienen voto deliberativo por lo 
que concierne a los asuntos de la Sociedad. 

Los socios libres solo tienen esta condición durante un año 
desde su admisión. Su continuación en la Sociedad debe ser ratifi-
cada al finalizar este primer año. 

ART. 5° Para ser miembro titular es necesario haber sido al 
menos durante un año socio libre, haber asistido a más de la mitad 
de las sesiones, y haber dado durante este tiempo pruebas notorias 
de sus conocimientos y de sus convicciones respecto a espiritismo, 
de su adhesión a los principios de la Sociedad y de su voluntad de 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXX 

 474 

actuar, en todas las circunstancias, con sus colegas, según los prin-
cipios de la caridad y de la moral espírita. 

Los socios libres que hayan asistido regularmente durante seis 
meses a las sesiones de la Sociedad podrán ser admitidos como 
miembros titulares, si además reúnen las demás condiciones. 

La admisión se propone de oficio por la comisión, con el con-
sentimiento del socio, si también es apoyada por otros tres 
miembros titulares. A continuación, si procede, se decide en escru-
tinio secreto por la Sociedad, después de un informe verbal de la 
Comisión. 

Los miembros titulares son los únicos que tienen voto delibe-
rativo, y solo ellos gozan de la facultad concedida por el artículo 
25. 

ART. 6° La Sociedad limitará, si lo juzga conveniente, el nú-
mero de socios libres y de miembros titulares. 

ART. 7° Los miembros correspondientes son aquellos que, 
como no residen en París, están en relación con la Sociedad y le 
proporcionan documentos útiles para sus estudios. Pueden ser 
nombrados mediante la presentación de un solo miembro titular. 

 

CAPÍTULO II 

Administración 

ART. 8° La Sociedad es administrada por un presidente-direc-
tor, asistido por los miembros de la junta directiva y una comisión. 



REGLAMENTO DE LA SOCIEDAD PARISINA DE ESTUDIOS ESPÍRITAS 

 475 

ART. 9° La junta directiva se compone de: 

1 presidente, 1 vicepresidente, 1 secretario principal, 2 secre-
tarios adjuntos, 1 tesorero. 

Además, podrá nombrarse uno o varios presidentes honora-
rios. 

A falta del presidente y del vicepresidente, las sesiones podrán 
ser presididas por uno de los miembros de la comisión. 

ART. 10° El presidente-director debe dedicar todo su empeño 
a los intereses de la sociedad y de la ciencia espírita. Tiene a su 
cargo la dirección general y la máxima vigilancia de la administra-
ción, así como la conservación de los archivos. 

El presidente es nombrado por tres años y los otros miembros 
de la junta por un año y son reelegibles indefinidamente. 

ART. 11° La comisión está compuesta por los miembros de la 
junta y por otros cinco miembros titulares elegidos con preferencia 
entre aquellos que hayan trabajado activamente por la sociedad, 
prestado servicios a la causa del espiritismo o dado pruebas de un 
ánimo benévolo y conciliador. Estos cinco miembros son, como los 
de la junta, nombrados por un año y pueden ser reelegibles. 

La comisión es presidida de pleno derecho por el presidente-
director o, en su defecto, por el vicepresidente o por uno de sus 
miembros que se designe para este efecto. 

La comisión está encargada del examen previo de todas las 
cuestiones y propuestas administrativas y otras que tengan que so-
meterse a la Sociedad. Controla los ingresos y gastos de la Sociedad 
y las cuentas del tesorero. Autoriza los gastos corrientes y adopta 
todas las medidas de orden que sean necesarias. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXX 

 476 

Además, examina los trabajos y temas de estudio propuestos 
por los diferentes miembros, prepara otros por su parte y fija el 
orden de las sesiones, de acuerdo con el presidente. 

El presidente puede oponerse siempre a que se traten ciertos 
asuntos y sean incluidos en el orden del día, salvo para remitir el 
asunto a la Sociedad, la cual decidirá. 

La comisión se reúne regularmente antes de la apertura de las 
sesiones para el examen de los asuntos corrientes y además en todas 
las ocasiones que lo crea conveniente. 

Los miembros de la junta y de la comisión que hayan estado 
ausentes durante tres meses consecutivos sin dar aviso, se conside-
rará que han renunciado a sus funciones y se procederá a su 
reemplazo. 

ART. 12° Las decisiones, ya sean de la Sociedad o de la comi-
sión, serán adoptadas por la mayoría absoluta de los miembros 
presentes. En caso de empate, decidirá el voto del presidente. 

La comisión podrá deliberar cuando estén presentes cuatro de 
sus miembros. 

La votación secreta será obligatoria si cinco miembros lo soli-
citan. 

ART. 13° Cada tres meses, seis miembros, elegidos entre los 
titulares o socios libres, son designados para realizar las funciones 
de comisarios. 

Los comisarios están encargados de velar por el orden y la 
buena celebración de las sesiones, y de examinar el derecho de en-
trada de toda persona extraña que se presente para asistir. 

A este efecto, los miembros designados se pondrán de acuerdo 
para que uno de ellos esté presente en la apertura de las sesiones. 



REGLAMENTO DE LA SOCIEDAD PARISINA DE ESTUDIOS ESPÍRITAS 

 477 

ART. 14° El año social empieza el 1 de abril. 

Los nombramientos de la junta y de la comisión se harán en la 
primera sesión del mes de mayo. Los miembros en ejercicio conti-
nuaran sus funciones hasta esa fecha. 

ART. 15° Para subvenir a los gastos de la Sociedad, se pagará 
una cuota anual de 24 francos para los miembros titulares y de 20 
francos para los socios libres. 

Los miembros titulares, en el momento de su admisión, paga-
rán además 10 francos una sola vez, por derecho de ingreso. 

La cuota anual deberá pagarse íntegramente. 

Los miembros admitidos durante el año solo pagarán los tri-
mestres que estén por vencer, incluyendo el de su admisión. 

Cuando marido y mujer sean admitidos como socios libres o 
titulares, solo se exigirá una cuota y media por los dos. 

Cada seis meses, el 1 de abril y el 1 de octubre, el tesorero 
rendirá cuentas a la comisión acerca del empleo y de la situación 
de los fondos. 

Una vez satisfechos los gastos corrientes, como alquileres y 
otros gastos obligatorios, si hubiera excedente, la Sociedad deter-
minará su empleo. 

ART. 16° Se entregará a todos los miembros admitidos, socios 
libres o titulares, un carné de admisión donde constará su condi-
ción. Este carné se depositará en la tesorería, donde el nuevo 
miembro podrá retirarla al pagar su cuota y el derecho de admi-
sión. El nuevo miembro no podrá asistir a las sesiones hasta haber 
retirado su carné. Si no lo ha retirado un mes después de su nom-
bramiento, se considerará renunciante. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXX 

 478 

Igualmente se considerará renunciante todo miembro que no 
haya pagado su cuota anual en el primer mes de la renovación del 
año social, después de un aviso del tesorero sin resultado. 

 

CAPÍTULO III 

De las Sesiones 

ART. 17° Las sesiones de la Sociedad tendrán lugar todos los 
viernes, a las ocho de la noche, salvo modificación si hubiere lugar. 

Las sesiones serán particulares o generales, pero nunca públi-
cas. 

Toda persona que forme parte de la Sociedad, cualquiera que 
sea su condición, deberá firmar con su nombre en una lista de asis-
tencia en cada sesión. 

ART. 18° Se exige el silencio y el recogimiento rigurosos du-
rante las sesiones, y principalmente durante los estudios. Nadie 
puede tomar la palabra si no se la ha cedido el presidente. 

Todas las preguntas dirigidas a los Espíritus deben ser hechas 
por medio del presidente, que puede rehusar hacerlas, según las 
circunstancias. 

Están absolutamente prohibidas todas las preguntas fútiles, de 
interés personal, de pura curiosidad, o hechas con el fin de someter 
a los Espíritus a pruebas, así como todas aquellas que no tengan un 
objetivo de utilidad general con respecto a los estudios. 



REGLAMENTO DE LA SOCIEDAD PARISINA DE ESTUDIOS ESPÍRITAS 

 479 

Asimismo, están prohibidas todas las discusiones que se des-
víen del objeto específico que nos ocupa. 

ART. 19° Todo miembro tiene derecho a solicitar que se llame 
al orden a cualquiera que se aparte de la decencia en la discusión o 
perturbe las sesiones de cualquier modo que sea. El llamamiento al 
orden se somete inmediatamente a votación. Si se aprueba, se ins-
cribe en el acta de la sesión. 

Tres llamamientos al orden en el espacio de un año producen 
de pleno derecho la exclusión de las listas de la Sociedad al miem-
bro que lo haya ocasionado, cualquiera que sea su condición. 

ART. 20° No podrá leerse ninguna comunicación espírita reci-
bida fuera de la Sociedad sin que antes sea sometida a la 
consideración del presidente o de la Comisión, cuya lectura pueden 
admitir o denegar. 

Deberá depositarse en el archivo una copia de toda comunica-
ción externa de la Sociedad cuya lectura haya sido permitida. 

Todas las comunicaciones obtenidas durante las sesiones per-
tenecen a la Sociedad. Los médiums que las hayan escrito podrán 
tomar copia de ellas. 

ART. 21° Las sesiones particulares están reservadas a los miem-
bros de la Sociedad. Tienen lugar el primero, el tercero, y, si lo 
hubiere, el quinto viernes de cada mes. 

La Sociedad reserva para las sesiones particulares todas las 
cuestiones que conciernen a sus asuntos administrativos, así como 
los temas de estudio que exijan más tranquilidad y concentración, 
o que juzgue a propósito profundizar antes de presentarlos ante 
personas extrañas. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXX 

 480 

Tienen derecho a asistir a las sesiones particulares, además de 
los miembros titulares y socios libres, los miembros correspondien-
tes que estén temporalmente en París y los médiums que prestan su 
servicio a la Sociedad. 

Ninguna persona ajena a la Sociedad es admitida en las sesio-
nes particulares, salvo los casos excepcionales y con el 
consentimiento previo del presidente. 

ART. 22° Las sesiones generales tienen lugar el segundo y el 
cuarto viernes de cada mes. 

En las sesiones generales, la Sociedad autoriza la admisión de 
oyentes que pueden asistir temporalmente sin formar parte de ella. 
La Sociedad podrá retirar esta autorización cuando lo juzgue opor-
tuno. 

Nadie puede asistir a las sesiones como oyente sin ser haber 
sido presentado al presidente por un miembro de la Sociedad, el 
cual garantizará su atención en no causar perturbación ni interrup-
ciones. 

La Sociedad solo admite como oyentes a las personas que as-
piren a ser miembros o que simpaticen con sus trabajos y estén 
suficientemente iniciadas en la ciencia espírita para comprenderlos. 
Debe negarse la admisión de una manera absoluta a cualquier per-
sona que solo se sienta atraída por la curiosidad, o cuyas opiniones 
sean hostiles. 

A los oyentes no se les concede la palabra a no ser en casos 
excepcionales considerados por el presidente. El que perturbe el or-
den de cualquier modo, o que manifieste malevolencia por los 
trabajos de la Sociedad, podrá ser invitado a retirarse, y en todos 
los casos se deberá hacer mención en la lista de admisión, y en lo 
sucesivo se le negará la entrada. 



REGLAMENTO DE LA SOCIEDAD PARISINA DE ESTUDIOS ESPÍRITAS 

 481 

El número de oyentes deberá limitarse a los puestos disponi-
bles. Quienes deseen asistir a las sesiones deberán estar inscritos 
anticipadamente en un registro destinado a este efecto, con indica-
ción de su domicilio y de las personas que las recomiendan. En 
consecuencia, toda solicitud de entrada deberá dirigirse al presi-
dente algunos días antes de la sesión, y solo él expide las 
autorizaciones de ingreso hasta completar la lista. 

Las autorizaciones solo sirven para el día indicado y para las 
personas designadas. 

La entrada no puede concederse a un mismo oyente para más 
de dos sesiones, salvo la autorización del presidente y en casos ex-
cepcionales. El mismo miembro no puede presentar a más de dos 
personas a la vez. Las entradas dadas por el presidente no son limi-
tadas. 

Los oyentes no son admitidos una vez iniciada la sesión.  

 

CAPÍTULO IV 

Disposiciones diversas 

ART. 23° Todos los miembros de la Sociedad le deben su cola-
boración. En consecuencia, están invitados a recopilar, en su 
círculo respectivo de observaciones, los hechos antiguos o recientes 
que puedan tener relación con el espiritismo, y darlos a conocer. Al 
mismo tiempo procurarán indagar, en la medida de lo posible, la 
notoriedad de los referidos hechos. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXX 

 482 

Igualmente están invitados a informar a la Sociedad todas las 
publicaciones que pueden tener relación más o menos directa con 
el objeto de sus trabajos. 

ART. 24° La Sociedad realiza un examen crítico de las diferen-
tes obras publicadas sobre espiritismo, cuando lo juzga oportuno. 
A este efecto, encarga a uno de sus miembros, socio libre o titular, 
que redacte un informe que se publicará, si es conveniente, en la 
Revista Espírita. 

ART. 25° La Sociedad creará una biblioteca especializada, 
compuesta de las obras que le sean donadas y de las que adquiera. 

Los miembros titulares podrán consultar tanto la biblioteca 
como los archivos de la Sociedad, en los días y horas que se fijen a 
este efecto. 

ART. 26° Puesto que la responsabilidad de la Sociedad puede 
verse moralmente comprometida por las publicaciones particulares 
de sus miembros, nadie puede utilizar en un escrito el título de 
miembro de la Sociedad sin haber sido autorizado por la misma, y 
sin que con anticipación esta haya tenido conocimiento del manus-
crito. La comisión se encargará de realizar un informe sobre este 
asunto. Si la Sociedad juzgar que el escrito es incompatible con sus 
principios, el autor, después de haber sido oído, será invitado a 
modificarlo, a renunciar a su publicación, o finalmente, a no darse 
a conocer como miembro de la Sociedad. En el caso de no quererse 
someter a la decisión que se tome, podrá disponerse su exclusión. 

Todo escrito publicado por un miembro de la Sociedad bajo 
anonimato, y sin ninguna mención que permita identificarlo como 
tal, entra en la categoría de las publicaciones ordinarias cuya valo-
ración la Sociedad se reserva. Sin embargo, sin querer poner trabas 



REGLAMENTO DE LA SOCIEDAD PARISINA DE ESTUDIOS ESPÍRITAS 

 483 

a la libre emisión de opiniones personales, la Sociedad invita a 
aquellos de sus miembros que tuviesen la intención de hacer publi-
caciones de esta clase, a solicitar con anticipación su opinión 
oficiosa en interés de la ciencia espírita. 

ART. 27° Con el propósito de mantener en su seno la unidad 
de principios y el espíritu de una benevolencia recíproca, la Socie-
dad podrá acordar la exclusión de todo miembro que fuese causa 
de perturbación, o entre en hostilidad abierta con ella por medio 
de escritos que comprometan la doctrina, por opiniones subversi-
vas o por un modo de obrar que no pueda aprobar. Sin embargo, 
la exclusión no se dispondrá sin que preceda una amonestación que 
no hubiese tenido efecto, y después de haber oído al miembro repu-
tado culpable, si juzga conveniente dar explicaciones. La decisión 
será adoptada en votación secreta y por la mayoría de las tres cuar-
tas partes de los miembros presentes. 

ART. 28° Todo miembro que se retire voluntariamente durante 
el curso del año, no puede reclamar la diferencia de las cuotas sa-
tisfechas por él. Esta diferencia será reembolsada en caso de que la 
Sociedad disponga su exclusión. 

ART. 29° El presente reglamento podrá ser modificado si fuera 
necesario. Las propuestas de modificación solo podrán hacerse a la 
Sociedad a través de su presidente, a quien deberán remitirse, y solo 
si han sido admitidas por la comisión. 

La Sociedad puede, sin modificar su reglamento en los puntos 
esenciales, adoptar todas las medidas complementarias que juzgue 
útiles. 





 

 

CAPÍTULO XXXI 

DISERTACIONES ESPÍRITAS 

emos reunido en este capítulo algunas comunicaciones 
dictadas espontáneamente, que pueden completar y con-
firmar los principios contenidos en esta obra. Podríamos 

haber citado un número mayor, pero nos limitamos a aquellas que 
más particularmente tienen relación con el porvenir del espiritismo, 
de los médiums y de las reuniones. Las presentamos a la vez como 
instrucción y como ejemplos de las clases de comunicaciones ver-
daderamente serias. Finalizamos con algunas comunicaciones 
apócrifas, seguidas de observaciones a propósito para ayudar a re-
conocerlas. 

Sobre el Espiritismo 

I 

Tened confianza en la bondad de Dios, y sed lo bastante clari-
videntes para comprender los preparativos de la nueva vida que Él 
os destina. Verdad es que no os será dado gozar de ella en esta 
existencia, pero ¿no seréis felices, incluso si no volvéis a vivir en 
este globo, al contemplar desde arriba la obra que habéis empezado 
y que se desarrollará ante vuestros ojos? Estad animados por una 
fe firme y sin que vaciléis contra los obstáculos que parecen levan-
tarse contra el edificio cuyos cimientos construís. Las bases sobre 

H 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 486 

las cuales se apoyan son sólidas: Cristo puso su primera piedra. 
¡Ánimo, pues, arquitectos del divino Maestro! Trabajad, edificad. 
Dios coronará vuestra obra. Pero no olvidéis que Cristo desconoce 
a aquellos de sus discípulos que solo tengan la caridad en los labios. 
No basta creer, sobre todo es menester dar ejemplo de bondad, de 
benevolencia y de desinterés, sin lo cual, vuestra fe será estéril para 
vosotros mismos. 

SAN AGUSTÍN 

II 

El mismo Cristo preside los trabajos de toda clase que están en 
vías de realización para abriros la era de renovación y perfecciona-
miento que os predicen vuestros guías espirituales. En efecto, si, al 
margen de las manifestaciones espíritas, echáis una mirada sobre 
los acontecimientos contemporáneos, sin duda alguna reconoceréis 
las señales precursoras que os probarán de una manera irrecusable 
que han llegado los tiempos predichos. Las comunicaciones se es-
tablecen entre todos los pueblos. Una vez derribadas las barreras 
materiales, los obstáculos morales que se oponen a su unión, los 
prejuicios políticos y religiosos, se borrarán rápidamente y el reino 
de la fraternidad se establecerá por fin de una manera sólida y du-
radera. Observad desde hoy a los propios soberanos, empujados 
por una mano invisible, cómo toman, la iniciativa de las reformas, 
algo inaudito para vosotros. Y las reformas que vienen desde arriba 
y espontáneamente son mucho más rápidas y duraderas que las que 
vienen de abajo y son arrancadas por la fuerza. A pesar de los pre-
juicios de la infancia y de la educación, a pesar del culto del 
recuerdo, yo había presentido la época actual. Soy feliz por ello, y 
soy aún más feliz al venir a deciros: «Hermanos, ¡ánimo! Trabajad 
para vosotros y para el porvenir de los vuestros. Trabajad sobre 
todo por vuestro mejoramiento personal, y gozaréis en vuestra 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 487 

próxima existencia de una felicidad de la que os es tan difícil for-
maros una idea, como a mí el hacérosla comprender».  

CHATEAUBRIAND 

III 

Pienso que el espiritismo es un estudio enteramente filosófico 
de las causas secretas, de los movimientos interiores del alma, poco 
o de ninguna manera definidos hasta ahora. Explica más aún de lo 
que descubre nuevos horizontes. La reencarnación y las pruebas 
sufridas antes de llegar al fin supremo no son revelaciones, sino una 
confirmación importante. Estoy conmovido al ver las verdades que 
este medio pone en evidencia. Digo medio con intención, porque, 
a mi parecer, el espiritismo es una palanca que aparta las barreras 
de la oscuridad. La preocupación por las cuestiones morales está 
enteramente por crear. Se discute sobre política que remueve los 
intereses generales, como se discuten los intereses privados y el ata-
que o defensa de las personalidades despierta pasiones. Los 
sistemas tienen sus partidarios y sus detractores. Pero las verdades 
morales, las que son el pan del alma, el pan de la vida, se han de-
jado en el polvo amontonado por los siglos. Todos los 
perfeccionamientos son útiles a los ojos de la multitud, menos los 
del alma. Su educación, su elevación, son quimeras buenas, todo lo 
más, para ocupar el ocio de los sacerdotes, de los poetas, de las 
mujeres, ya sea por seguir la moda, o como enseñanza. 

Si el espiritismo resucita al espiritualismo, devolverá a la socie-
dad el aliento que da a unos la dignidad interior, a otros la 
resignación, y a todos, la necesidad de elevarse hacia el Ser su-
premo, olvidado y desconocido por sus ingratas criaturas. 

J.J. ROUSSEAU 

 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 488 

IV 

Si Dios envía Espíritus a los hombres para instruirlos, es con 
el fin de esclarecerlos sobre sus deberes, enseñarles el camino que 
puede abreviar sus pruebas y por esto mismo activar su adelanta-
miento. Ahora bien, de la misma manera que el fruto llega a 
madurarse, también el hombre llegará a la perfección. Pero al lado 
de los Espíritus buenos que quieren vuestro bien, hay también Es-
píritus imperfectos que quieren vuestro mal. Mientras unos os 
conducen adelante, los otros os empujan hacia atrás. Debéis poner 
toda vuestra atención para distinguirlos. El medio es fácil: solo 
procurad comprender que todo lo que viene de un Espíritu bueno 
no puede dañar a nadie, y que todo lo que es malo, no puede 
proceder sino de un Espíritu malo. Si no escucháis las prudentes 
amonestaciones de los Espíritus que os quieren bien, si os agra-
viáis con las verdades que pueden deciros, es evidente que os 
aconsejan los malos Espíritus. Solo el orgullo puede impediros el 
que os reconozcáis tal como sois. Pero si no lo veis vosotros mis-
mos, otros lo ven por vosotros, de manera que sois vituperados 
por los hombres que se ríen detrás de vosotros y por los Espíritus. 

UN ESPÍRITU FAMILIAR 

V 

Vuestra doctrina es santa y hermosa. El primer jalón está plan-
tado y con mucha solidez. Ahora ya no tenéis otra cosa que hacer 
sino marchar. El camino que se os ha abierto es grande, majes-
tuoso. Bienaventurado el que llegue al puerto. Cuantos más 
prosélitos haya hecho, más le será tenido en cuenta. Pero para esto 
no abracéis la doctrina fríamente; es menester hacerlo con ardor, 
y este ardor será duplicado, porque Dios está siempre con voso-
tros cuando hacéis el bien. Todos aquellos que reunáis serán otras 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 489 

tantas ovejas que volverán a entrar en el redil. ¡Pobres rebaños, 
medio descarriados! Creed bien que el más escéptico, el más ateo, 
el más incrédulo, en fin, tiene siempre un pequeño rincón en su 
corazón que quisiera ocultar a sí mismo. Pues bien, es ese pequeño 
rincón el que debéis buscar, el que es preciso encontrar. Ese lado 
vulnerable es el que hay que atacar. Es una pequeña brecha que 
se ha dejado abierta expresamente por Dios para facilitar a su 
criatura el medio de volver a entrar en su seno.  

SAN BENITO 

VI 

No os asustéis por ciertos obstáculos y por ciertas controver-
sias. 

No atormentéis a nadie con ninguna insistencia. La persuasión 
solo llegará a los incrédulos por vuestro desinterés, por vuestra 
tolerancia y vuestra caridad para con todos sin excepción. 

Guardaos, sobre todo, de violentar la opinión, ni con palabras 
ni con demostraciones públicas. Cuanto más modestos seáis, más 
conseguiréis haceros apreciar. Que no os haga obrar ningún móvil 
personal y encontraréis en vuestras conciencias una fuerza atrac-
tiva que solo el bien procura. 

Los Espíritus trabajan, por orden de Dios, para el progreso de 
todos sin excepción. Vosotros, espíritas, haced lo mismo.  

SAN LUIS 

VII 

¿Cuál es la institución humana, y aun divina, que no ha en-
contrado obstáculos que vencer, cismas contra los cuales ha sido 
preciso luchar? Si solo tuvieseis una existencia triste y moribunda, 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 490 

no se dirigirían contra vosotros, sabiendo bien que deberíais su-
cumbir de un momento a otro. Pero como vuestra vitalidad es 
fuerte y activa, como el árbol espírita tiene fuertes raíces, suponen 
que pueda vivir largo tiempo e intentan descargar el hacha contra 
él. ¿Qué harán esos envidiosos? Todo lo más cortarán algunas 
ramas que retoñarán con nueva savia y serán más fuertes que 
nunca.  

CHANNING 

VIII 

Voy a hablaros sobre la firmeza que debéis tener en vuestros 
trabajos espíritas. Se os ha hecho una cita sobre este tema. Os 
aconsejo que la estudiéis de corazón y que os apliquéis el espíritu 
de ella. Porque, de la misma manera que san Pablo, seréis perse-
guidos, no en carne y hueso, sino en Espíritu. Los incrédulos, los 
fariseos de esta época os censurarán y os abofetearán. Pero no 
temáis, esta será una prueba que os fortificará si sabéis sobrelle-
varla por amor a Dios y más tarde veréis coronados vuestros 
esfuerzos. Este será un gran triunfo para vosotros en el día de la 
eternidad, sin olvidar que, en este mundo, es ya un consuelo para 
las personas que han perdido parientes y amigos. Saber que son 
felices y que podéis comunicaros con ellos, es una dicha. Mar-
chad, pues, adelante. Cumplid la misión que Dios os ha confiado, 
y os será tenida en cuenta el día que comparezcáis ante el Todo-
poderoso.  

CHANNING 

IX 

Vengo yo, tu Salvador y tu juez. Vengo, como en otro tiempo, 
entre los hijos descarriados de Israel. Vengo a traer la verdad y a 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 491 

disipar las tinieblas. Escuchadme. El espiritismo, como en otro 
tiempo mi palabra, debe recordar a los materialistas que por en-
cima de ellos reina la inmutable verdad: Dios bueno, Dios grande 
que hace germinar la planta y que levanta las olas. Revelé la doc-
trina divina. Como un segador, até en manojos el bien esparcido 
en la humanidad, y dije: «¡Venid a mí, todos los que sufrís!». 

Pero los hombres ingratos se separaron del camino recto y an-
cho que conduce al reino de mi Padre y se desviaron en los ásperos 
senderos de la impiedad. Mi Padre no quiere aniquilar a la raza 
humana. Quiere, ya no por los profetas, ni por los apóstoles, sino 
ayudándoos unos a otros, muertos y vivos —es decir, muertos se-
gún la carne, porque la muerte no existe— os socorráis, y que la 
voz de aquellos que ya no están se haga escuchar todavía para 
gritaros: «¡Orad y creed! Porque la muerte es la resurrección y la 
vida, la prueba elegida durante la cual vuestras virtudes cultivadas 
deben engrandecerse y desarrollarse como el cedro». 

Creed en las voces que os responden: son las almas mismas de 
aquellos que evocáis. Yo me comunico rara vez. Mis amigos, 
aquellos que presenciaron mi vida y mi muerte, son los intérpretes 
divinos de las voluntades de mi Padre. 

Hombres débiles, que creéis en el error de vuestras oscuras in-
teligencias, no apaguéis la antorcha que la clemencia divina coloca 
en vuestras manos para iluminar vuestro camino y conduciros, 
hijos perdidos, al regazo de vuestro Padre. 

Os lo digo, en verdad: creed en la diversidad, en la multiplici-
dad de los Espíritus que os rodean. Estoy demasiado conmovido 
de compasión por vuestras miserias, por vuestra inmensa debili-
dad, para no tender una mano protectora a los infelices 
descarriados que, viendo el cielo, caen en el abismo del error. 
Creed, amad, comprended las verdades que os son reveladas. No 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 492 

mezcléis la cizaña con el buen grano, los sistemas con las verda-
des. 

¡Espíritas! Amaos, esta es la primera enseñanza. Instruíos, 
aquí tenéis la segunda. Todas las verdades se encuentran en el 
cristianismo. Los errores que en él han echado raíces son de origen 
humano. Y ved que de la otra parte de la tumba que vosotros 
creíais la nada, voces os llaman: ¡Hermanos! Nada perece. Jesu-
cristo es el vencedor del mal, sed vosotros los vencedores de la 
impiedad.  

OBSERVACIÓN. Esta comunicación, obtenida por uno de los mejores 
médiums de la Sociedad Espírita de París, está firmada con un nombre 
que el respeto solo nos permite reproducir con toda reserva, tan grande 
sería la insigne gracia de su autenticidad, y porque se ha abusado de-
masiado de él en las comunicaciones evidentemente apócrifas. Ese 
nombre es el de Jesús de Nazareth. No dudamos de ningún modo que 
pueda manifestarse, pero si los Espíritus verdaderamente superiores no 
lo hacen sino en circunstancias excepcionales, la razón nos impide creer 
que el Espíritu puro por excelencia responda al llamamiento de cual-
quiera. En todo caso, habría profanación en atribuirle un lenguaje 
indigno de Él. 

Es por estas consideraciones que siempre nos hemos abstenido de 
publicar nada que llevase ese nombre, y creemos que nunca se será de-
masiado prudente en las publicaciones de esa clase, que solo tienen 
autenticidad para el amor propio, y que el menor inconveniente es pro-
porcionar armas a los adversarios del espiritismo. 

Como hemos dicho, cuanto más elevados son los Espíritus en la je-
rarquía, mayor desconfianza debe haber en aceptar su nombre. Sería 
menester estar dotado de una gran dosis de orgullo para vanagloriarse 
de tener el privilegio de sus comunicaciones, y creerse digno de hablar 
con ellos como con un igual. En la comunicación precedente, no cons-
tatamos sino una cosa: la superioridad indiscutible del lenguaje y de los 
pensamientos, dejando a cada uno el cuidado de juzgar si Aquel cuyo 
nombre lleva la rechazaría. 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 493 

Sobre los médiums 

X 

Todos los hombres son médiums, todos tienen un Espíritu que 
los guía hacia el bien cuando saben escucharlo. Que unos se comu-
niquen directamente con él por una mediumnidad particular, que 
otros solo lo oigan por la voz del corazón y de la inteligencia, poco 
importa, no por esto deja de ser su Espíritu familiar quien los acon-
seja. Llamadlo espíritu, razón, inteligencia, siempre es una voz que 
responde a vuestra alma y os dicta buenas palabras. Solo que no 
las comprendéis siempre. No todos saben obrar según los consejos 
de la razón, no de esa razón que se arrastra y humilla, de esa razón 
que se pierde en medio de los intereses materiales y groseros, sino 
de la razón que eleva al hombre sobre sí mismo y que lo transporta 
hacia regiones desconocidas. Llama sagrada que inspira al artista y 
al poeta, pensamiento divino que eleva al filósofo, fervor que arras-
tra a los individuos y a los pueblos, razón que el vulgo no puede 
comprender, pero que eleva al hombre y lo acerca a Dios más que 
a ninguna otra criatura, entendimiento que sabe conducirlo de lo 
conocido a lo desconocido y le hace realizar las cosas más sublimes. 
Escuchad, pues, a esa voz interior, a ese buen genio que os habla 
sin cesar, y llegaréis progresivamente a oír a vuestro ángel de la 
guarda que os tiende la mano desde lo alto del cielo. Lo repito, la 
voz íntima que habla al corazón es la de los buenos Espíritus, y 
desde este punto de vista todos los hombres son médiums.  

CHANNING 

XI 

El don de la mediumnidad es tan antiguo como el mundo. Los 
profetas eran médiums. Los misterios de Eleusis estaban fundados 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 494 

en la mediumnidad. Los caldeos y los asirios tenían médiums. Só-
crates era guiado por un Espíritu que le inspiraba los admirables 
principios de su filosofía. Él escuchaba su voz. Todos los pueblos 
han tenido sus médiums, y las inspiraciones de Juana de Arco no 
eran otras que las voces de los Espíritus benévolos que la condu-
cían. Este don que se esparce hoy día era más raro en los siglos 
medievales, pero jamás ha cesado. Swedenborg y sus adeptos for-
maron una escuela numerosa. La Francia de los últimos siglos, 
burlona y ocupada en una filosofía que, queriendo destruir los abu-
sos de la intolerancia religiosa, ridiculizaba todo lo que era ideal, 
debía alejar el espiritismo, que no cesaba de progresar en el Norte. 
Dios había permitido esta lucha de las ideas positivas contra las 
ideas espiritualistas porque el fanatismo se había servido de estas 
últimas como arma. Ahora que los progresos de la industria y de 
las ciencias han desarrollado el arte de vivir bien a tal punto que 
las tendencias materiales se han vuelto dominantes, Dios quiere que 
los Espíritus vuelvan otra vez a conducir los intereses del alma. 
Quiere que el perfeccionamiento del hombre moral sea lo que debe 
ser, es decir, el fin y el objetivo de la vida. El Espíritu humano sigue 
una marcha necesaria, imagen de la gradación sufrida por todo lo 
que puebla el universo visible e invisible. Todo progreso llega a su 
debido tiempo: la hora de la elevación moral ha llegado para la 
humanidad. No se cumplirá en vuestros días, pero dad gracias al 
Señor de que asistáis a esa bendita aurora.  

PIERRE JOUTY (padre del médium) 

XII 

Dios me ha encargado una misión que debo cumplir con los 
creyentes a quienes favorece con el mediumnato. Cuantas más gra-
cias reciben del Altísimo, más peligros corren, y estos peligros son 
mayores porque nacen de los mismos favores que Dios les concede. 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 495 

Las facultades de que gozan los médiums les atraen los elogios de 
los hombres, las felicitaciones, las adulaciones: aquí esta su escollo. 
Esos mismos médiums que deberían tener siempre presente en la 
memoria su incapacidad primitiva, la olvidan. Y hacen más, pues 
lo que solo deben a Dios, lo atribuyen a su propio mérito. ¿Qué 
sucede entonces? Los buenos Espíritus los abandonan y ellos se 
convierten en juguete de los malos, sin brújula para guiarse. 
Cuanto más capaces se vuelven, más inclinados están en atribuirse 
un mérito que no les pertenece, hasta que por fin Dios los castiga 
retirándoles una facultad que solo puede serles fatal. 

No podría insistir lo suficiente en recordaros que os encomen-
déis a vuestro ángel de la guarda, para que os ayude a estar siempre 
preparados contra vuestro más cruel enemigo, que es el orgullo. 
Acordaos mucho, los que tenéis la dicha de ser los intérpretes entre 
los Espíritus y los hombres que, sin el apoyo de nuestro divino 
Maestro, seréis castigados con más severidad, porque habréis sido 
más favorecidos. 

Espero que esta comunicación dé sus frutos y deseo que pueda 
ayudar a los médiums a mantenerse en guardia contra el escollo en 
el que se estrellarían. Este escollo, ya os lo he dicho, es el orgullo. 

JUANA DE ARCO 

XIII 

Cuando queráis recibir comunicaciones de buenos Espíritus, 
conviene que os preparéis para este favor por medio del recogi-
miento, por sanas intenciones y por el deseo de hacer el bien con 
miras al progreso general. Acordaos que el egoísmo es una causa de 
retraso para todo adelantamiento. Recordad que si Dios permite que 
algunos de vosotros recibáis la inspiración de ciertos hijos suyos que 
por su conducta han sabido merecer la felicidad de comprender su 
bondad infinita, es porque Él quiere —a solicitud nuestra y en vista 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 496 

de vuestras buenas intenciones— daros los medios de adelantar en 
su camino. Así pues, médiums, aprovechad esta facultad que Dios 
quiere concederos. Tened fe en la mansedumbre de nuestro Maestro. 
Practicad siempre la caridad. No os canséis nunca de ejercer esta 
sublime virtud, así como la tolerancia. Que vuestras acciones estén 
siempre en armonía con vuestra conciencia, pues es un medio seguro 
de centuplicar vuestra felicidad en esta vida pasajera y de prepararos 
una existencia mil veces más agradable aún. 

El médium de entre vosotros que no se sienta con fuerzas de per-
severar en la enseñanza espírita, que se abstenga, porque si no saca 
provecho de la luz que lo ilumina, será menos excusable que otro y 
deberá expiar su ceguera.  

PASCAL 

XIV 

Hoy os hablaré del desinterés, que debe ser entre los médiums 
una de sus cualidades esenciales, de la misma manera que la modes-
tia y la abnegación. Dios les ha dado esta facultad con el fin de que 
ayuden a propagar la verdad, pero no para que hagan de ella un 
comercio. Y con esto no me refiero solo a los que quisieran explo-
tarla como lo harían con un talento común, que se harían médiums 
como quien se hace cantante o bailarín, sino a todos aquellos que 
pretendan servirse de ella con fines interesados. ¿Es racional creer 
que los buenos Espíritus, y menos aún los Espíritus superiores, que 
condenan la avaricia, consientan en prestarse a espectáculos y, como 
comparsas, se pongan a disposición de un empresario de manifesta-
ciones espíritas? No lo es tampoco suponer que los Espíritus buenos 
puedan favorecer propósitos de orgullo y de ambición. Dios les per-
mite comunicarse con los hombres para sacarlos del cenagal terrestre 
y no para servir de instrumentos a las pasiones mundanas. Por tanto, 
no puede ver con agrado a los que desvían el don que les ha dado de 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 497 

su verdadero objetivo, y os aseguro que serán castigados, incluso 
aquí abajo, con las más amargas decepciones.  

DELPHINE DE GIRARDIN 

XV 

Sin duda, todos los médiums están llamados a servir a la causa 
del espiritismo en la medida de su facultad, pero son muy pocos los 
que no caen en la trampa del amor propio. Es una piedra de toque 
que pocas veces deja de producir su efecto. Así, de cien médiums, 
apenas encontraréis uno solo, por ínfima que sea su facultad, que 
no se haya creído, en los primeros tiempos de su mediumnidad, 
llamado a obtener resultados superiores y predestinado a grandes 
misiones. Los que sucumben a esta vanidosa esperanza, cuyo nú-
mero es grande, se convierten en presa inevitable de los Espíritus 
obsesores, que no tardan en subyugarlos adulando su orgullo y ata-
cándolos por su punto flaco. Cuanto más se han querido elevar, 
más ridícula es su caída, cuando no es desastrosa para ellos. Las 
grandes misiones solo se confían a los hombres elegidos, y Dios 
mismo los coloca, sin que ellos lo busquen, en el medio y en la 
posición donde su colaboración podrá ser eficaz. Nunca recomen-
daré demasiado a los médiums inexpertos que desconfíen de lo que 
ciertos Espíritus puedan decirles, respecto al pretendido papel que 
están llamados a desempeñar, porque si lo creen así, no recogerán 
sino decepciones en este mundo y un severo castigo en el otro. Que 
se convenzan de que en la esfera modesta y oscura en que están 
colocados pueden prestar grandes servicios, ayudando a la conver-
sión de los incrédulos o dando consuelo a los afligidos. Si deben 
salir de este círculo, serán conducidos por una mano invisible que 
preparará los caminos, y puestos en evidencia, por decirlo así, a 
pesar suyo. Que se acuerden bien de aquellas palabras: «El que se 
eleve será humillado, el que se humille será elevado».  

EL ESPÍRITU DE VERDAD 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 498 

Sobre las sociedades espíritas 

Nota. Entre las comunicaciones siguientes, algunas se han dado en la 
Sociedad Parisina de Estudios Espíritas o fueron destinadas a ella. Otras, 
que nos han sido transmitidas por diferentes médiums, contienen consejos 
generales sobre las reuniones, su formación y los escollos pueden encontrar. 

XVI 

¿Por qué no empezáis vuestras sesiones con una invocación ge-
neral, una especie de plegaria que predisponga al recogimiento? 
Tened muy en cuenta que sin recogimiento solo obtendréis comu-
nicaciones triviales. Los Espíritus buenos no van sino adonde se les 
llama con fervor y sinceridad. Esto es lo que no se comprende lo 
bastante. A vosotros, pues, os corresponde dar ejemplo. A voso-
tros, que, si lo queréis, podéis llegar a ser una de las primeras 
columnas del nuevo edificio. Vemos vuestros trabajos con agrado, 
y os ayudamos, pero a condición de que nos secundéis por vuestra 
parte y que os mostréis a la altura de la misión que estáis llamados 
a cumplir. Formad, pues, la unión y seréis fuertes, y los Espíritus 
malos no os dominarán. Dios ama a los sencillos de Espíritu, lo que 
no quiere decir a los necios, sino a aquellos que hacen abnegación 
de sí mismos, y que vienen a Él sin orgullo. Podéis llegar a ser un 
foco de luz para la humanidad. Sabed, entonces, distinguir el trigo 
de la cizaña. Sembrad solo el buen grano y guardaos de esparcir la 
cizaña, porque esta impedirá que el buen grano crezca y vosotros 
seríais responsables de todo el mal que haga. De igual manera, se-
réis responsables de las malas doctrinas que podríais propagar. 
Acordaos que el mundo podrá tener un día la vista sobre vosotros. 
Haced, pues, que nada oscurezca el resplandor de las cosas buenas 
que saldrán de vuestro seno. Por eso, os recomendamos que roguéis 
a Dios para que os asista. 

SAN AGUSTÍN 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 499 

San Agustín, a quien se pidió tuviese la amabilidad de dictar 
una fórmula de invocación general, respondió: 

«Ya sabéis que no hay una fórmula absoluta. Dios es muy 
grande para dar más importancia a las palabras que al pensa-
miento. Ahora bien, no creáis que baste con pronunciar algunas 
palabras para alejar a los malos Espíritus. Sobre todo, guardaos de 
emplear una de esas fórmulas banales que se recitan para descargo 
de la conciencia. Su eficacia está en la sinceridad del sentimiento 
que la dicta y, sobre todo, en la unanimidad de intenciones, porque 
ninguno de los que no se asociasen a ella de corazón, podría bene-
ficiarse de ella, ni beneficiar a los demás. Redactadla vosotros 
mismos, y proponedla a mi consideración, si queréis. Yo os ayu-
daré». 

Nota. La siguiente fórmula de invocación general ha sido re-
dactada con la ayuda de este Espíritu, que la completó en varios 
puntos. 

«Rogamos a Dios Todopoderoso que nos envíe Espíritus bue-
nos para asistirnos y aleje a los que podrían inducirnos al error. 
Concédenos la luz necesaria para distinguir la verdad de la impos-
tura. 

»Aleja también, Señor, a los Espíritus malévolos que podrían 
inspirar la desunión entre nosotros, suscitando la envidia, el orgu-
llo y los celos. Si algunos intentasen introducirse aquí, en nombre 
de Dios, les rogamos encarecidamente que se retiren. 

»Espíritus buenos que presidís nuestros trabajos, dignaos ins-
truirnos y hacednos dóciles a vuestros consejos. Haced que todo 
sentimiento personal se borre en nosotros ante el pensamiento del 
bien general. 

»Rogamos particularmente a…, nuestro protector especial, que 
tenga a bien prestarnos hoy su asistencia». 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 500 

XVII 

Amigos míos, dejadme que os dé un consejo, porque marcháis 
por un terreno nuevo, y si seguís la ruta que os indicamos, no os 
perderéis. Se os ha dicho una gran verdad y queremos recordárosla: 
que el espiritismo solo es una moral y no debe salir de los límites 
de la filosofía ni un solo paso, si no quiere caer en el dominio de la 
curiosidad. Dejad a un lado las cuestiones científicas, pues la mi-
sión de los Espíritus no es resolverlas ahorrándoos el trabajo de la 
investigación, sino procurar haceros mejores, porque de este modo 
es como avanzaréis realmente. 

SAN LUIS 

XVIII 

Se han burlado de las mesas giratorias, pero nunca se burlarán 
de la filosofía, de la sabiduría y de la caridad que brillan en las 
comunicaciones serias. Aquellas manifestaciones fueron el vestí-
bulo de la ciencia espírita. Al ingresar en él deben dejarse los 
prejuicios como uno deja el abrigo. Nunca os instaré lo bastante 
para que hagáis de vuestras reuniones un centro serio. Que en otra 
parte se hagan demostraciones físicas, que allá se vea, que acullá se 
oiga, pero que entre vosotros se comprenda y se ame. ¿Qué creéis 
que sois vosotros a los ojos de los Espíritus superiores cuando ha-
béis hecho girar o levantar una mesa? Escolares. ¿Acaso el sabio 
pasa el tiempo en repasar el abecedario de la ciencia? En cambio, 
viéndoos buscar comunicaciones serias, se os considera hombres 
serios que buscan la verdad. 

SAN LUIS 

Tras preguntar a san Luis si con esto pretendía reprobar las ma-
nifestaciones físicas, contestó: 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 501 

«Yo no podría reprobar las manifestaciones físicas, pues si tie-
nen lugar es con el permiso de Dios y con un fin útil. Al decir que 
fueron el vestíbulo de la ciencia, las coloco en su verdadero puesto 
y afirmo su utilidad. Solo repruebo a aquellos que hacen de ellas 
un objeto de diversión y de curiosidad, sin extraer la enseñanza que 
es su consecuencia. Las manifestaciones físicas son para la filosofía 
del espiritismo, lo que la gramática para la literatura, y el que ha 
llegado a cierto grado en una ciencia no pierde el tiempo en repasar 
los elementos básicos». 

XIX 

Amigos míos y fieles creyentes, siempre me alegra poder guiaros 
por el camino del bien. Es una dulce misión que Dios me confía, de 
la que estoy muy satisfecho, porque ser útil es siempre una recom-
pensa. Que el Espíritu de caridad os reúna, tanto la caridad que da 
como la caridad que ama. Manifestaos pacientes ante las injurias 
de vuestros detractores. Sed firmes en el bien, y sobre todo humil-
des ante Dios. Solo la humildad eleva y es la única grandeza que 
Dios reconoce. Solo entonces vendrán a vosotros los Espíritus bue-
nos. De lo contrario, los del mal se apoderarían de vuestra alma. 
Sed bendecidos en nombre del Creador y os engrandeceréis ante los 
hombres, al mismo tiempo que ante Dios. 

SAN LUIS 

XX 

La unión hace la fuerza. Debéis estar unidos para ser fuertes. El 
espiritismo ha germinado, ha echado sus profundas raíces, y va a 
extender sobre la Tierra sus ramas bienhechoras. Es menester que 
os volváis invulnerables a los dardos emponzoñados de la calumnia 
y de la negra falange de Espíritus ignorantes, egoístas e hipócritas. 
Para conseguirlo, que presidan vuestras relaciones una indulgencia 
y una benevolencia recíprocas; que vuestros defectos pasen 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 502 

desapercibidos; que solo vuestras cualidades sean advertidas; que 
la antorcha de la amistad sagrada reúna, esclarezca y reanime vues-
tros corazones. Así resistiréis los ataques impotentes del mal, como 
la inmóvil peña a la ola furiosa.  

SAN VICENTE DE PAUL 

XXI 

Amigos míos, queréis formar una agrupación espírita y os lo 
apruebo, porque los Espíritus no pueden ver con agrado que los 
médiums estén aislados. Dios no les ha dado esta sublime facultad 
para ellos solos, sino para el bien general. Al comunicarse con 
otros, tienen mil ocasiones de ilustrarse sobre el mérito de las co-
municaciones que reciben, mientras que solos, están mucho más 
expuestos al dominio de los Espíritus mentirosos, encantados de no 
tener ningún control. Esto es para vosotros, y si no estáis domina-
dos por el orgullo, lo comprenderéis y de ello sacaréis provecho. 
Nos dirigimos ahora a los demás. 

¿Os dais cuenta verdaderamente de lo que debe ser una agrupa-
ción espírita? No, porque en vuestro celo creéis que lo mejor que 
puede hacerse, es reunir el mayor número de personas, con el fin 
de convencerlas. Desengañaos. Cuantos menos seáis, más obten-
dréis. Sobre todo, por el ascendiente moral que ejerzáis, es como os 
atraeréis a los incrédulos, mucho más que por los fenómenos que 
obtengáis. Si solo los atraéis por los fenómenos, vendrán a verlos 
por curiosidad y encontraréis curiosos que no os creerán y que se 
reirán de vosotros. Pero si entre vosotros solo se encuentran perso-
nas dignas de estima, quizá no se os crea enseguida, pero se os 
respetará, y el respeto inspira siempre confianza. Estáis convenci-
dos de que el espiritismo debe conducir a una reforma moral. 
Entonces, que vuestra agrupación sea la primera en dar ejemplo de 
virtudes cristianas, porque en este tiempo de egoísmo, en las socie-
dades espíritas es donde la verdadera caridad debe encontrar un 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 503 

refugio27. Tal debe ser, amigos míos, una reunión de verdaderos 
espíritas. En otra ocasión, os daré más consejos. 

FENELON 

XXII 

Me habéis preguntado si la multiplicidad de grupos en una 
misma localidad podría engendrar rivalidades perjudiciales para la 
doctrina espírita. A esto os responderé que los que están imbuidos 
de los verdaderos principios de esta doctrina miran como hermanos 
a todos los espíritas y no como rivales. Aquellos que miren a las 
otras agrupaciones con celos, probarían que hay entre ellos una 
segunda intención de interés o de amor propio, y que no están guia-
dos por el amor a la verdad. Os aseguro que, si esas personas 
estuviesen entre vosotros, pronto sembrarían la turbación y la 
desunión. El verdadero espiritismo tiene por divisa benevolencia y 
caridad. Excluye toda rivalidad que no sea la del bien que pueda 
hacerse. Todos los grupos que inscriban ese lema en su estandarte 
podrán darse la mano como los buenos vecinos, que no son menos 
amigos, aunque no vivan en una misma casa. Los que pretendan 
tener mejores Espíritus por guías deberán probarlo demostrando 
mejores sentimientos. Entonces, que haya entre ellos lucha, pero 
lucha de grandeza de alma, de abnegación, de bondad y de humil-
dad. El que arrojara al otro la piedra, solo por eso, probaría que 
está influenciado por malos Espíritus. La naturaleza de los senti-
mientos que dos hombres manifiesten el uno con respeto al otro es 
la piedra de toque para conocer la naturaleza de los Espíritus que 
los asisten. 

FENELON 

 
27 Conocemos a un señor que fue aceptado para un empleo de confianza en una casa 

importante, porque era espírita sincero, y consideraron que sus creencias eran una garantía de 
moralidad. (N. de A.K.) 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 504 

XXIII 

El silencio y el recogimiento son condiciones esenciales para to-
das las comunicaciones serias. Nunca obtendréis esto de aquellos 
que no sean atraídos a vuestras reuniones sino por la curiosidad. 
Invitad, pues, a los curiosos a que vayan a divertirse a otra parte, 
porque su distracción sería una causa de turbación. 

No debéis tolerar ninguna conversación cuando se pregunta a 
los Espíritus. Algunas veces obtenéis comunicaciones que exigen 
réplicas serias por vuestra parte, y respuestas no menos serias de 
parte de los Espíritus evocados, quienes, creedlo bien, sienten des-
contento por los cuchicheos continuos de ciertos asistentes. De ahí 
que no se obtenga nada completo ni verdaderamente serio. El mé-
dium que escribe experimenta también distracciones muy 
perjudiciales para su ejercicio.  

SAN LUIS 

XXIV 

Os hablaré de la necesidad de observar la mayor regularidad en 
vuestras sesiones, es decir, de evitar toda confusión, toda divergen-
cia en las ideas. La divergencia favorece la sustitución de los buenos 
Espíritus por los malos y casi siempre son estos últimos los que se 
apoderan de las preguntas que se proponen. Por otra parte, en una 
reunión compuesta por elementos diversos y desconocidos entre sí, 
¿cómo se evitan las ideas contradictorias, la distracción y aún peor, 
una vaga y satírica indiferencia? Quisiera encontrar un medio efi-
caz y seguro para ello. Puede que esté en la concentración de los 
fluidos esparcidos alrededor de los médiums. Ellos solos, pero so-
bre todo aquellos que son estimados, retienen a los Espíritus 
buenos en la asamblea, pero su influencia apenas basta para disipar 
la turba de los Espíritus superficiales. El trabajo de examen de las 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 505 

comunicaciones es excelente. Por mucho que se haga no se hará 
bastante para profundizar las preguntas y sobre todo las respues-
tas. El error es fácil, incluso para los Espíritus animados de las 
mejores intenciones. La lentitud de la escritura durante la cual el 
Espíritu se desvía del asunto que agota tan pronto como lo ha con-
cebido, la movilidad y la indiferencia por ciertas formas 
convenidas, todas estas razones y muchas otras, conducen al deber 
de dispensar solo una confianza limitada y siempre subordinada al 
examen, aun cuando se trate de las comunicaciones más auténticas. 

GEORGE (Espíritu familiar) 

XXV 

¿Con qué fin, la mayor parte de las veces, pedís comunicaciones 
a los Espíritus? Para obtener bellos escritos, que enseñáis a vuestros 
conocidos como muestra de vuestro talento. Los conserváis precio-
samente en vuestros álbumes, pero no encuentran cabida en 
vuestros corazones. ¿Creéis que nos sentimos halagados de venir a 
posar a vuestras asambleas, como en un concurso, a rivalizar en 
elocuencia para que podáis decir que la sesión ha sido muy intere-
sante? ¿Qué os queda cuando habéis encontrado admirable una 
comunicación? ¿Creéis que venimos buscando vuestros aplausos? 
Desengañaos.  
No estamos dispuestos a divertiros de ningún modo. Solo os mueve 
la curiosidad, que en vano disimuláis. Nuestro objetivo es haceros 
mejores. Ahora bien, cuando vemos que nuestras palabras no dan 
fruto y que todo se reduce a una estéril aprobación por vuestra 
parte, vamos a buscar almas más dóciles. Entonces dejamos venir 
en nuestro lugar a los Espíritus que solo quieren hablar, y de esos 
no faltan. Os asombráis de que les dejemos tomar nuestro nombre. 
¿Qué os importa, puesto que para vosotros es lo mismo? Pero sa-
bed bien que no lo permitiríamos con aquellos por quienes 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 506 

realmente nos interesamos, es decir, aquellos con quienes no per-
demos el tiempo. Esos son nuestros preferidos y los preservamos 
de la mentira. Así pues, no echéis la culpa a nadie sino a vosotros, 
si sois engañados a menudo. Para nosotros el hombre serio no es el 
que se abstiene de reír, sino aquel cuyo corazón se conmueve por 
nuestras palabras, las medita y las aprovecha. (Véase el § 268, pre-
guntas 19 y 20).  

MASSILLON 

XXVI 

El espiritismo debería ser un escudo contra el espíritu de discor-
dia y disensión. Pero ese espíritu en todo tiempo ha agitado su 
antorcha entre los humanos, porque está celoso de la felicidad que 
la paz y la unión producen. ¡Espíritas! Ese espíritu podrá introdu-
cirse en vuestras asambleas, y no lo dudéis, procurará sembrar en 
ellas la desafección, pero será impotente contra los que estén ani-
mados por la verdadera caridad. Estad preparados y vigilad sin 
cesar la puerta de vuestro corazón, como la de vuestras reuniones, 
para no dejar entrar al enemigo. Si vuestros esfuerzos son impoten-
tes para evitar que invada a los demás, siempre dependerá de 
vosotros impedirle el acceso a vuestra alma. 

Si surgen disensiones entre vosotros, solo pueden ser suscitadas 
por malos Espíritus. Entonces, aquellos que tengan en más alto 
grado el sentimiento de los deberes que les impone tanto la urbani-
dad como el espiritismo verdadero, que se muestren los más 
pacientes, los más dignos y los más correctos. Algunas veces los 
buenos Espíritus pueden permitir estas luchas para proporcionar 
tanto a los buenos como a los malos sentimientos la ocasión de 
descubrirse, a fin de separar el trigo de la cizaña y estarán siempre 
del lado donde haya más humildad y verdadera caridad.  

SAN VICENTE DE PAUL 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 507 

XXVII 

Rechazad enérgicamente a todos esos Espíritus que se ofrecen 
como consejeros exclusivos, predicando la división y el aisla-
miento. Son casi siempre Espíritus vanidosos y mediocres, que 
procuran imponerse a los hombres débiles y crédulos, prodigándo-
les alabanzas exageradas con el fin de fascinarlos y tenerlos bajo su 
dominio. Generalmente estos Espíritus están hambrientos de po-
der, que eran déspotas públicos o privados cuando vivían, y todavía 
quieren tener víctimas a quienes tiranizar después de su muerte. En 
general, desconfiad de las comunicaciones con carácter de misti-
cismo o excentricidad, o que prescriben ceremonias y actos 
ridículos. En tal caso hay siempre un motivo legítimo de sospecha. 

Por otra parte, tened presente que cuando debe revelarse una 
verdad a la humanidad, se comunica instantáneamente, por decirlo 
así, a todos los grupos serios que disponen de médiums serios, y no 
a unos, con exclusión de los demás. Nadie es un médium perfecto 
si está obsesado, y hay obsesión manifiesta cuando un médium solo 
es apto para recibir las comunicaciones de un Espíritu especial, por 
alto que este procure colocarse. En consecuencia, todos los mé-
diums, todos los grupos que se creen dotados del privilegio 
exclusivo de recibir ciertas comunicaciones, y que por otra parte 
están sujetos a prácticas que rayan en la superstición, están indu-
dablemente bajo la obsesión más caracterizada, sobre todo cuando 
el Espíritu que domina se adorna con un nombre que todos, tanto 
Espíritus como encarnados, debemos honrar y respetar, no permi-
tiendo que esto lo haga a cada paso. 

Es incontestable que sometiendo al crisol de la razón y de la lógica 
todos los datos y todas las comunicaciones de los Espíritus, será fácil 
rechazar el absurdo y el error. Un médium puede estar fascinado y 
un grupo puede ser engañado, pero la severa comprobación de otros 
grupos y además la ciencia adquirida y la alta autoridad moral de 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 508 

sus dirigentes, las comunicaciones de los principales médiums que 
reciben un sello de lógica y de autenticidad de nuestros mejores Es-
píritus, harán rápidamente justicia a estos dictados mentirosos y 
astutos emanados de una turba de Espíritus embusteros o malos.  

ERASTO (discípulo de San Pablo) 

OBSERVACIÓN. Uno de los caracteres distintivos de esos Espíritus que 
quieren imponerse y hacer aceptar ideas ridículas y sistemáticas es pre-
tender, aun cuando sean los únicos en opinar así, tener razón contra todo 
el mundo. Su práctica es evitar la discusión, y cuando se ven combatidos 
victoriosamente por las armas irresistibles de la lógica, rehúsan desdeño-
samente responder y prescriben a sus médiums que se alejen de los centros 
en que sus ideas no son acogidas. Este aislamiento es lo más fatal que hay 
para los médiums, porque sufren sin contrapeso el yugo de los Espíritus 
obsesores, que los conducen como a ciegos y los llevan a menudo por 
caminos perniciosos. 

XXVIII 

Los falsos profetas no están solo entre los encarnados, sino tam-
bién, y en mucho mayor número, entre los Espíritus orgullosos que, 
bajo las falsas apariencias de amor y caridad, siembran la desunión 
y retrasan la obra emancipadora de la humanidad, al interponer 
sus absurdos sistemas que hacen aceptar a sus médiums. Para fas-
cinar mejor a los que quieren engañar, para dar más peso a sus 
teorías, se engalanan sin escrúpulo con nombres que los hombres 
solo pronuncian con respeto, los de los santos justamente venera-
dos, los de Jesús, María y hasta de Dios. 

Esos son los que siembran el fermento del antagonismo entre 
los grupos, que los conducen a aislarse los unos de los otros y a 
mirarse con malos ojos. Esto solo bastaría para descubrirlos, por-
que obrando de este modo, ellos mismos dan el más formal 
desmentido a lo que pretenden ser. Ciegos pues, son, los hombres 
que se dejan atrapar en una trampa tan grosera. 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 509 

Pero hay muchos otros medios de reconocerlos. Los Espíritus 
del orden al cual dicen pertenecer, deben ser no solo muy buenos, 
sino también eminentemente lógicos y racionales. ¡Pues bien! Pasad 
sus sistemas por el tamiz de la razón y del buen sentido y veréis lo 
que queda. Por tanto, convenid conmigo que siempre que un Espí-
ritu indique, como remedio a los males de la humanidad o como 
medio de llegar a su transformación, cosas utópicas e impractica-
bles, medidas pueriles y ridículas y cuando formule un sistema en 
contradicción con las más elementales nociones de la ciencia, no 
puede ser sino un Espíritu ignorante y mentiroso. 

Por otra parte, creed bien que, si la verdad no es siempre apre-
ciada por los individuos, lo es siempre por el buen sentido de las 
masas, y este es otro criterio. Si dos principios se contradicen, ten-
dréis la medida de su valor intrínseco en aquel que tenga más eco 
y simpatía. Sería ilógico, en efecto, admitir que una doctrina que 
viese disminuir el número de sus partidarios fuese más verdadera 
que aquella que vea aumentar los suyos. Dado que Dios desea que 
la verdad llegue a todos, no la confina dentro de un círculo estrecho 
y restringido, sino que la hace brotar por diferentes puntos a fin de 
que en todas partes la luz resplandezca al lado de las tinieblas.  

ERASTO 

OBSERVACIÓN. La mejor garantía de que un principio es la expresión 
de la verdad es cuando es enseñado y revelado por diferentes Espíritus, por 
diferentes médiums que no se conocen los unos a los otros y en diferentes 
lugares, y cuando, además, es confirmado por la razón y sancionado por 
la adhesión del mayor número de personas. Solo la verdad puede hacer que 
eche raíces una doctrina. Un sistema erróneo puede reclutar algunos adep-
tos, pero como le falta la primera condición de vitalidad, solo tendrá una 
existencia efímera. Por esta razón, no hay que inquietarse: él mismo se des-
truirá por sus propios errores, y caerá inevitablemente ante el arma 
poderosa de la lógica. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 510 

Comunicaciones apócrifas 

A menudo se reciben comunicaciones de tal modo absurdas, 
aunque firmadas por los más respetables nombres, que el más ele-
mental buen sentido, demuestra su falsedad. Sin embargo, hay 
otras comunicaciones en las que el error está disimulado entre co-
sas buenas que ilusionan y algunas veces impiden descubrirlo a 
primera vista, pero no podrían resistir un examen serio. Solo cita-
remos algunas como muestra. 

XXIX 

La creación perpetua e incesante de los mundos es para Dios 
como un goce perpetuo, porque ve sin cesar que sus rayos dan to-
dos los días más luz y felicidad. Para Dios no existe el número, 
como tampoco existe el tiempo. Por esto las centenas o millares no 
son para Él ni más ni menos, uno que otro. Es un padre cuya feli-
cidad está formada por la felicidad colectiva de sus hijos y a cada 
segundo de creación, ve una nueva felicidad venir a confundirse en 
la felicidad general. No hay parada, ni suspensión en este movi-
miento perpetuo, en esta gran felicidad incesante que fecunda la 
tierra y el cielo. Del mundo no se conoce sino una pequeña frac-
ción, y tenéis hermanos que viven en latitudes donde el hombre no 
ha podido aún llegar. ¿Qué significan esos calores abrasadores y 
esos fríos mortales que detienen los esfuerzos de los más atrevidos? 
¿Creéis simplemente que allí está el fin de vuestro mundo, cuando 
no podéis adelantar más con vuestros pequeños recursos? ¿Podríais 
acaso medir exactamente vuestro planeta? No creáis eso. Hay so-
bre vuestro planeta más lugares ignorados que lugares conocidos. 
Pero como es inútil propagar más allá todas vuestras malas institu-
ciones, vuestras malas leyes, acciones y existencias, hay un límite 
que os detiene aquí y allá y os detendrá hasta que tengáis que 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 511 

transportar allí las buenas semillas que haya producido vuestro li-
bre albedrío, ¡Oh! No, no conocéis este mundo que llamáis Tierra. 
Veréis en vuestra existencia un gran comienzo de pruebas a partir 
de esta comunicación. Va a llegar la hora en que habrá otro descu-
brimiento mayor que el último que se ha hecho. Va a ensancharse 
el círculo de vuestra tierra conocida, y cuando toda la prensa cante 
ese hosanna en todas las lenguas, vosotros, pobres hijos, que amáis 
a Dios y que buscáis su camino, lo habréis sabido antes que aque-
llos mismos que darán su nombre a la nueva tierra.  

VICENTE DE PAUL 

OBSERVACIÓN. Desde el punto de vista del estilo, esta comunicación 
no puede resistir la crítica. Las incorrecciones, los pleonasmos, los giros 
viciosos saltan a la vista de cualquiera, por poco letrado que sea. Pero 
esto nada probaría contra el nombre con que va firmada, dado que estas 
imperfecciones podrían proceder de la insuficiencia del médium, como 
hemos demostrado. Lo que es obra del Espíritu es la idea. Ahora bien, 
cuando dice que hay sobre nuestro planeta más lugares ignorados que 
lugares conocidos, que va a descubrirse un nuevo continente, es, para un 
Espíritu que se llama superior, dar prueba de la más profunda ignorancia. 
Sin duda se pueden descubrir más allá de los hielos algunos rincones de 
tierra desconocidos, pero decir que esas tierras están pobladas, y que Dios 
las ha ocultado a los hombres con el fin de que no lleven a ellas sus malas 
intenciones, es tener demasiada fe en la confianza ciega de aquellos a 
quienes divulga semejantes absurdos. 

XXX 

Hijos míos, nuestro mundo material y el mundo espiritual, que 
tan pocos conocen aún, forman como dos platos de la balanza per-
petua. Hasta ahora nuestras religiones, nuestras leyes, nuestras 
costumbres y nuestras pasiones han hecho inclinar de tal modo el 
plato de mal para levantar el del bien, que se ha visto el mal reinar 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 512 

como soberano en la Tierra. Desde hace siglos, siempre exhala de 
la boca del hombre la misma queja, y la conclusión fatal es la in-
justicia de Dios. Hay quien llega hasta negar la existencia de Dios. 
Vosotros lo veis todo aquí y nada allá. Veis lo superfluo que choca 
con la necesidad, el oro que brilla al lado del cieno, todos los con-
trastes más patentes que deberían probaros vuestra doble 
naturaleza. ¿De dónde viene eso? ¿Quién tiene la culpa? Aquí tenéis 
lo que deberíais buscar con tranquilidad y con imparcialidad, por-
que cuando se desea sinceramente encontrar un buen remedio, se 
encuentra. Pues bien, a pesar de ese dominio del mal sobre el bien, 
por vuestra propia culpa, ¿por qué no veis que el resto sigue dere-
cho la línea trazada por Dios? ¿Veis las estaciones moverse de un 
sitio a otro? ¿Los calores y los fríos chocar sin consideración? ¿La 
luz del Sol olvidarse de alumbrar la Tierra? ¿Olvida la Tierra en su 
seno la simiente que el hombre depositó en ella? ¿Veis que cesen 
los milagros perpetuos que se producen a vuestra vista, desde que 
brota una brizna de hierba hasta el nacimiento de un niño, hombre 
futuro? Pero todo va bien de parte de Dios, todo va mal de parte 
del hombre. ¿Qué remedio hay? Es muy sencillo: acercarse a Dios, 
amarse, unirse, entenderse y seguir tranquilamente el camino cuyos 
mojones se ven con los ojos de la fe y de la conciencia. 

VICENTE DE PAUL 

OBSERVACIÓN. Esta comunicación fue obtenida en el mismo grupo, 
pero ¡qué diferencia con la precedente! No solo en los pensamientos sino 
en el estilo. Todo en ella es justo, profundo, sensato, y ciertamente san 
Vicente de Paul no la desdeñaría. Por eso se le puede atribuir sin vacila-
ción. 

XXXI 

¡Adelante, hijos, cerrad filas! Es decir, que vuestra buena unión 
sea vuestra fuerza. Vosotros que trabajáis en la cimentación del 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 513 

gran edificio, velad y trabajad siempre para consolidar su base, y 
entonces podréis levantarlo bien alto, ¡bien alto! El progreso es in-
menso en todo nuestro globo. Un número incalculable de prosélitos 
se forma bajo nuestra bandera. Muchos escépticos y aun de los más 
incrédulos se acercan, se acercan también. 

Vamos, hijos, marchad con el corazón en alto, lleno de fe. El 
camino que seguís es hermoso. No aflojéis el paso. Seguid siempre 
la línea recta, servid de guías a quienes vienen después de vosotros, 
¡ellos serán felices, muy felices! 

Marchad, hijos. No tenéis necesidad de la fuerza de las bayone-
tas para sostener vuestra causa, solo necesitáis la fe, la creencia, la 
fraternidad y la unión. Esas son vuestras armas. ¡Con ellas sois 
fuertes, más poderosos que todos los grandes potentados del uni-
verso reunidos, a pesar de sus fuerzas vivas, sus flotas, sus cañones 
y su metralla! 

Vosotros, que combatís por la libertad de los pueblos y la rege-
neración de la gran familia humana, marchad, hijos, ánimo y 
perseverancia, Dios os ayudará. Buenas noches, hasta más ver. 

NAPOLEÓN 

OBSERVACIÓN. Napoleón, cuando vivía, era un hombre grave y serio 
como pocos. Todos conocen su estilo breve y conciso. Habría degenerado 
singularmente si, después de su muerte, se hubiese vuelto hablador y bur-
lesco. Esta comunicación quizá sea del Espíritu de algún soldado que se 
llamaba Napoleón. 

XXXII 

No, no se puede cambiar de religión cuando no se dispone de 
una que pueda satisfacer a la vez el sentido común y la inteligencia 
que se tiene, y que sobre todo pueda dar al hombre los consuelos 
presentes. No, no se cambia de religión, se cae de la necedad y de 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 514 

la dominación en la sabiduría y en la libertad. ¡Marchad, marchad, 
pequeño ejército nuestro! Marchad y no temáis a las balas enemi-
gas. Las que os deben matar aún no están hechas, si siempre estáis 
desde el fondo del corazón en el camino de Dios, es decir, si queréis 
siempre combatir pacífica y victoriosamente por el bienestar y la 
libertad.  

VICENTE DE PAUL 

OBSERVACIÓN. ¿Quién reconoce a san Vicente de Paul por este len-
guaje, por estos pensamientos inconexos y desprovistos de sentido? ¿Qué 
significan estas palabras: «no, no se cambia de religión, se cae de la ne-
cedad y de la dominación en la sabiduría y en la libertad»? Con «esas 
balas que aún no están hechas», mucho sospechamos que este Espíritu 
sea el mismo que ha firmado más arriba como Napoleón. 

XXXIII 

Hijos de mi fe, cristianos de mi doctrina olvidada por los intere-
ses de las oleadas de la filosofía de los materialistas, seguidme por 
el camino de Judea, seguid la pasión de mi vida, contemplad ahora 
a mis enemigos, mirad mis sufrimientos, mis tormentos y mi sangre 
derramada por mi fe. 

Hijos, espiritualistas de mi nueva doctrina, estad dispuestos a 
soportar, a desafiar las oleadas de la adversidad, los sarcasmos de 
vuestros enemigos. La fe marchará sin cesar, siguiendo vuestra es-
trella, que os conducirá por el camino de la felicidad eterna, de la 
misma manera que la estrella condujo por la fe a los magos de 
Oriente al pesebre. Cualesquiera que sean vuestras adversidades, 
cualesquiera que sean vuestras penas y las lágrimas que habréis de-
rramado sobre esta esfera de destierro, tened ánimo, estad 
persuadidos que la alegría que os inundará en el mundo de los Es-
píritus será mucho más grande que los tormentos de vuestra 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 515 

existencia pasajera. El valle de lágrimas es un valle que debe desa-
parecer para dejar lugar a la brillante morada de alegría, de 
fraternidad y de unión, a la que iréis a parar por vuestra buena 
obediencia a la santa revelación. La vida, queridos hermanos de 
esta esfera terrestre completamente preparatoria, solo puede durar 
el tiempo necesario para vivir bien preparado para esa vida que 
nunca podrá acabar. Amaos, amaos, como yo os he amado y como 
os amo todavía. Hermanos, ánimo, hermanos. Os bendigo. En el 
cielo os espero.  

JESÚS 

En estas brillantes y luminosas regiones adonde el pensamiento 
humano apenas puede llegar, el eco de vuestras palabras y de las 
mías han venido a conmover mi corazón. 

¡Oh! ¡De cuanta alegría me siento inundado viéndoos a voso-
tros, los que lleváis adelante mi doctrina! No, nada se iguala al 
testimonio de vuestros buenos pensamientos. Ya lo veis, hijos, la 
idea regeneradora lanzada por mí en otro tiempo por el mundo, 
perseguida, detenida un momento bajo la presión de los tiranos, va 
a marchar para siempre sin obstáculos, iluminando los caminos a 
la humanidad tan largo tiempo sumergida en las tinieblas. 

Todo sacrificio grande y desinteresado, hijos míos, tarde o tem-
prano produce sus frutos. Mi martirio os lo ha probado. Mi sangre 
derramada por mi doctrina salvará a la humanidad y borrará las 
faltas de los grandes culpables. 

¡Benditos seáis, vosotros que tomáis lugar en la familia regene-
radora! ¡Adelante, ánimo, hijos!  

JESÚS 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 516 

OBSERVACIÓN. Sin duda nada hay de malo en estas dos comunicacio-
nes. Pero ¿habló Cristo alguna vez con ese lenguaje pretencioso, enfático 
y pomposo? Si se comparan con la comunicación que hemos citado antes, 
que lleva el mismo nombre, y se verá de qué parte está el sello de la au-
tenticidad. 

Todas estas comunicaciones se han obtenido en el mismo grupo. Se 
observa en el estilo un aire de familia, giros de frases idénticas, las mismas 
expresiones a menudo reproducidas, como, por ejemplo, marchad, mar-
chad, hijos, etc., de donde se puede concluir que es el mismo Espíritu el 
que las ha dictado todas bajo nombres diferentes. En este grupo, muy 
concienzudo pero un tanto crédulo, no se hacían evocaciones ni pregun-
tas. Todo lo esperaban de las comunicaciones espontáneas, y se ve que 
ciertamente esto no es una garantía de identidad. Con preguntas un poco 
apremiantes y preparadas con lógica, se habría puesto fácilmente a este 
Espíritu en su lugar. Pero él sabía que nada tenía que temer, puesto que 
nadie le pedía nada, y que se aceptaba sin control y con los ojos cerrados 
todo lo que él decía. (Véase § 269). 

XXXIV 

¡Qué hermosa es la naturaleza! ¡Qué prudente es la Providencia 
en su previsión! Pero vuestra ceguera y vuestras pasiones humanas 
os impiden conformaros en la prudencia y bondad de Dios. Os la-
mentáis de la más ligera nubecilla, del menor retraso en vuestras 
previsiones. Sabed, pues, hombres impacientes que dudáis, que 
nada sucede sin un motivo siempre previsto, siempre premeditado 
en provecho de todos. La razón de lo que precede es reducir a la 
nada, hombres de temores hipócritas, todas vuestras previsiones de 
un mal año para vuestras cosechas. 

Dios inspira a menudo la inquietud del porvenir a los hombres 
para impulsarlos a la previsión. Y ya veis cuán grandes son los me-
dios para completar vuestros temores sembrados a propósito, y que 
la mayoría de las veces ocultan pensamientos ávidos antes que la 



DISERTACIONES ESPÍRITAS 

 517 

idea de un prudente aprovisionamiento inspirado por un senti-
miento de humanidad en provecho de los humildes. Mirad las 
relaciones entre las naciones que resultarán de ello. Mirad qué 
transacciones deberán realizarse. ¡Cuántos medios concurrirán 
para detener vuestros temores! Porque como sabéis, todo se enca-
dena. Por eso, grandes y pequeños concurrirán también a la obra. 

¿Acaso no veis ya en todo este movimiento una fuente de cierto 
bienestar para la clase más laboriosa de los Estados, una clase ver-
daderamente interesante que vosotros, los grandes, los 
omnipotentes de esta tierra, consideráis como personas amoldadas 
a vuestro gusto, creadas para vuestras satisfacciones? 

Además, ¿qué sucede con todo ese vaivén de un polo al otro? 
Es que una vez bien provistos, muchas veces el tiempo ha cam-
biado. El Sol, obedeciendo al pensamiento de su Creador, ha 
madurado en algunos días vuestras cosechas. Dios ha puesto abun-
dancia donde vuestra codicia meditaba sobre la escasez, y a pesar 
vuestro, los humildes podrán vivir. Y sin que lo hayáis sospechado, 
habréis sido sin saberlo la causa de una abundancia. 

Sin embargo, acontece —Dios lo permite algunas veces— que 
los malvados consiguen sus proyectos codiciosos. Pero entonces es 
una lección que Dios quiere dar a todos. Es la previsión humana lo 
que Él quiere incentivar. Es el orden infinito que reina en la natu-
raleza, es el valor ante los acontecimientos lo que los hombres 
deben emular, lo que deben soportar con resignación. 

En cuanto a los que por cálculo se aprovechan de los desastres, 
creedlo, serán castigados. Dios quiere que todos sus seres vivan. El 
hombre no debe jugar con la necesidad, ni traficar con lo superfluo. 
Justo en sus buenas obras, grande en su clemencia, demasiado 
bueno para nuestra ingratitud, Dios, en sus designios, es impene-
trable. 

BOSSUET. ALFRED DE MARIGNAC 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXI 

 518 

OBSERVACIÓN. Esta comunicación ciertamente no contiene nada malo. 
En ella hay ideas filosóficas profundas y consejos muy sabios, que po-
drían engañar sobre la identidad del autor a las personas poco versadas 
en literatura. El médium que la obtuvo la sometió al examen de la Socie-
dad Espírita de París y esta unánimemente declaró que no podía ser de 
Bossuet. Consultado el Espíritu de san Luis, respondió: «Esta comunica-
ción en sí misma es buena, pero no creáis que sea Bossuet el que la ha 
dictado. La ha escrito un Espíritu quizá poco o mucho bajo su inspira-
ción, y ha puesto el nombre del gran obispo para hacerla aceptar más 
fácilmente, pero debéis reconocer la sustitución en el lenguaje. Es del Es-
píritu que ha puesto su nombre después del de Bossuet».  

Preguntado este Espíritu sobre el motivo que le hizo obrar de este 
modo, dijo:  

—Tenía deseos de escribir alguna cosa con el fin de que los hombres 
me recordaran. Viendo que era débil, quise darle el prestigio de un gran 
nombre. 

—¿Pero no pensasteis que se reconocería que no era de Bossuet?  

—¿Quién sabe lo que ha de suceder? Podíais equivocaros. Otros me-
nos lúcidos la habrían aceptado. 

En efecto, la facilidad con que ciertas personas aceptan lo que pro-
cede del mundo invisible, bajo la firma de un gran nombre, es lo que 
anima a los Espíritus mentirosos. Es menester poner toda la atención en 
descubrir las astucias de estos, y esto solo puede conseguirse con la expe-
riencia adquirida por un estudio serio. Por eso, repetimos sin cesar: 
Estudiad antes de practicar, porque es el único medio para no adquirir 
experiencia a vuestras expensas.



 

 

CAPÍTULO XXXII 

VOCABULARIO ESPÍRITA 

Agénere (agénère). (Del griego a, privativo, y geine, geínomai, 
engendrar; que no ha sido engendrado). Variedad de aparición tan-
gible. Estado de ciertos Espíritus que pueden revestir 
momentáneamente las formas de una persona viva, hasta el punto 
de causar una ilusión completa. 

Erraticidad (érraticité). Estado de los Espíritus errantes, es de-
cir, no encarnados, durante los intervalos de sus existencias 
corporales. 

Espírita (spirite). Lo que tiene relación con el espiritismo. Par-
tidario del espiritismo. Aquel que cree en las manifestaciones de los 
Espíritus: Un buen, un mal espírita; la doctrina espírita. 

Espiritismo (spiritisme). Doctrina basada en la creencia de la 
existencia de los Espíritus y sus manifestaciones. 

Espiritista (spiritiste). Esta palabra, empleada al principio para 
designar a los adeptos del espiritismo, no se ha consagrado por el 
uso. La palabra espírita ha prevalecido.28 

 
28 En España ha prevalecido la palabra espiritista. (N. de J.F.C). En el siglo XIX y prin-

cipios del XX, el término más usado para designar a los partidarios del espiritismo en España 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXII 

 520 

Espíritu (Esprit). En el sentido especial de la doctrina espírita, 
los Espíritus son los seres inteligentes de la Creación, que pueblan 
el universo fuera del mundo material y que constituyen el mundo 
invisible. No son, en modo alguno, seres creados especialmente, 
sino las almas de aquellos que han vivido en la Tierra o en otras 
esferas, y que han dejado su envoltura corporal. 

Espiritualismo (spiritualisme). Se utiliza en el sentido opuesto 
al materialismo (Academia Fr.). Creencia en la existencia del alma 
espiritual e inmaterial. El espiritualismo es la base de todas las re-
ligiones. 

Espiritualista (spiritualiste). Lo que tiene relación con el espiri-
tualismo. Partidario del espiritualismo. Cualquiera que crea que 
todo en nosotros no es material es espiritualista, lo que no implica 
de ningún modo la creencia en las manifestaciones de los Espíritus. 
Todo espírita es necesariamente espiritualista, pero se puede ser es-
piritualista sin ser espírita. El materialista no es lo uno ni lo otro. 
Se dice: la filosofía espiritualista. Una obra escrita con ideas espiri-
tualistas. Las manifestaciones espíritas son producidas por la 
acción de los Espíritus sobre la materia. La moral espírita deriva de 
la enseñanza dada por los Espíritus. Hay espiritualistas que se ríen 
de las creencias espíritas. 

En estos ejemplos, la sustitución de la palabra espiritualista por 
la palabra espírita produciría una confusión evidente. 

 
era «espiritista», como indicaba José María Fernández Colavida. En cambio, en nuestros días, 
suele emplearse el vocablo «espírita», tanto como sustantivo como adjetivo. (N. de L.G.) 



VOCABULARIO ESPÍRITA 

 521 

Estereotita (stéréotite). (Del griego stereós, sólido). Cualidad de 
las apariciones tangibles. 

Golpeador (frappeur). Cualidad de ciertos Espíritus. Los Espí-
ritus golpeadores son aquellos que revelan su presencia por golpes 
y ruidos de diversos tipos. 

Medianímico (médianimique). Cualidad del poder de los mé-
diums. Facultad medianímica. 

Medianimidad (medianimité). Facultad de los médiums. Sinó-
nimo de mediumnidad. Estas dos palabras se emplean a menudo 
indiferentemente. Si se quisiera hacer una distinción, se podría de-
cir que mediumnidad tiene un sentido más general y medianimidad 
un sentido más restringido. Se dice: Él tiene el don de la medium-
nidad. La medianimidad mecánica. 

Médium (médium). (Del latín médium, medio, intermediario). 
Persona que puede servir de intermediario entre los Espíritus y los 
hombres. 

Mediumnato (médiumat). Misión providencial de los médiums. 
Esta palabra ha sido creada por los Espíritus. (Véase el capítulo 
XXXI, comunic. XII) 

Mediumnidad (médiumnité). (Véase Medianimidad). 

Neumatofonía (pneumatophonie). (Del griego pneûma, y de 
foné, sonido o voz). Voces de los Espíritus. Comunicación oral de 
los Espíritus sin el uso de la voz humana. 



SEGUNDA PARTE—CAPÍTULO XXXII 

 522 

Neumatografía (pneumatographie). (Del griego pneûma, aire, 
soplo, viento, Espíritu, y grápho, yo escribo). Escritura directa de 
los Espíritus sin el concurso de la mano del médium. 

Periespíritu (périsprit). (Del griego perí, alrededor). Envoltura 
semimaterial del Espíritu. En los encarnados sirve de lazo o inter-
mediario entre el Espíritu y la materia. En los Espíritus errantes 
constituye el cuerpo fluídico del Espíritu. 

Psicógrafo (psychographe). (Del griego psyké, mariposa, alma, 
y grápho, yo escribo). Persona que hace psicografía. Médium escri-
biente. 

Psicografía (psychographie). Escritura de los Espíritus por me-
dio de la mano de un médium. 

Psicofonía (psychophonie). Comunicación de los Espíritus por 
medio de la voz de un médium parlante. 

Reencarnación (réincarnation). Vuelta del Espíritu a la vida 
corporal. Pluralidad de existencias. 

Sematología (sematologie). (Del griego sêma, signo, y lógos, 
discurso). Lenguaje de signos. Comunicación de los Espíritus me-
diante el movimiento de los cuerpos inertes. 

Tiptología. (typtologie). Lenguaje por golpes. Modo de comu-
nicación de los Espíritus. Tiptología alfabética.  

Tiptor (typteur). (Del griego túpto, yo golpeo). Variedad de mé-
diums aptos para la tiptología. Médium tiptor. 






	Índice
	INTRODUCCIÓN
	PRIMERA PARTE
	CAPÍTULO I
	¿EXISTEN ESPÍRITUS?

	CAPÍTULO II
	LO MARAVILLOSO Y LO SOBRENATURAL

	CAPÍTULO III
	MÉTODO

	CAPÍTULO IV
	SISTEMAS


	SEGUNDA PARTE
	CAPÍTULO I
	ACCIÓN DE LOS ESPÍRITUS SOBRE LA MATERIA

	CAPÍTULO II
	MANIFESTACIONES FÍSICAS
	MESAS GIRATORIAS

	CAPÍTULO III
	MANIFESTACIONES INTELIGENTES

	CAPÍTULO IV
	TEORÍA DE LAS MANIFESTACIONES FÍSICAS

	CAPÍTULO V
	MANIFESTACIONES FÍSICAS ESPONTÁNEAS
	Fenómeno de los aportes

	CAPÍTULO VI
	MANIFESTACIONES VISUALES
	Ensayo teórico sobre las apariciones
	Teoría de la alucinación

	CAPÍTULO VII
	BICORPOREIDAD Y TRANSFIGURACIÓN

	CAPÍTULO VIII
	LABORATORIO DEL MUNDO INVISIBLE

	CAPÍTULO IX
	LOS LUGARES VISITADOS POR LOS ESPÍRITUS

	CAPÍTULO X
	NATURALEZA DE LAS COMUNICACIONES

	CAPÍTULO XI
	SEMATOLOGÍA Y TIPTOLOGÍA

	CAPÍTULO XII
	NEUMATOGRAFÍA O ESCRITURA DIRECTA. NEUMATOFONÍA
	Escritura directa
	Neumatofonía

	CAPÍTULO XIII
	PSICOGRAFÍA

	CAPÍTULO XIV
	SOBRE LOS MÉDIUMS
	Médiums de efectos físicos
	Médiums sensitivos o impresionables
	Médiums auditivos
	Médiums parlantes
	Médiums videntes
	Médiums sonámbulos
	Médiums sanadores
	Médiums neumatógrafos

	CAPÍTULO XV
	MÉDIUMS ESCRIBIENTES O PSICÓGRAFOS
	Médiums mecánicos
	Médiums intuitivos
	Médiums semimecánicos
	Médiums inspirados
	Médiums de presentimientos

	CAPÍTULO XVI
	MÉDIUMS ESPECIALES
	Variedades de médiums escribientes

	CAPÍTULO XVII
	FORMACIÓN DE LOS MÉDIUMS
	Desarrollo de la mediumnidad
	Cambio de escritura
	Pérdida y suspensión de la mediumnidad

	CAPÍTULO XVIII
	INCONVENIENTES Y PELIGROS DE LA MEDIUMNIDAD

	CAPÍTULO XIX
	PAPEL DEL MÉDIUM EN LAS COMUNICACIONES ESPÍRITAS

	CAPÍTULO XX
	INFLUENCIA MORAL DEL MÉDIUM

	CAPÍTULO XXI
	INFLUENCIA DEL ENTORNO

	CAPÍTULO XXII
	MEDIANIMIDAD EN LOS ANIMALES

	CAPÍTULO XXIII
	SOBRE LA OBSESIÓN

	CAPÍTULO XXIV
	IDENTIDAD DE LOS ESPÍRITUS
	Posibles pruebas de identidad
	Distinción entre los Espíritus buenos y los malos

	CAPÍTULO XXV
	SOBRE LAS EVOCACIONES
	Consideraciones generales
	Espíritus a los que se puede evocar
	Lenguaje que debe emplearse con los Espíritus
	Utilidad de las evocaciones particulares
	Preguntas sobre las evocaciones
	Evocación de animales
	Evocación de personas vivas
	Telegrafía humana

	CAPÍTULO XXVI
	PREGUNTAS QUE SE PUEDEN DIRIGIR A LOS ESPÍRITUS
	Observaciones preliminares
	Preguntas agradables o desagradables para los Espíritus
	Preguntas sobre el porvenir
	Preguntas sobre las existencias pasadas y futuras
	Preguntas sobre intereses morales y materiales
	Preguntas sobre la suerte de los Espíritus
	Preguntas sobre la salud
	Preguntas sobre invenciones y descubrimientos
	Preguntas sobre tesoros ocultos
	Preguntas sobre otros mundos

	CAPÍTULO XXVII
	CONTRADICCIONES Y MISTIFICACIONES
	Contradicciones
	Mistificaciones

	CAPÍTULO XXVIII
	CHARLATANISMO E ILUSIONISMO
	Médiums interesados
	Fraudes espíritas

	CAPÍTULO XXIX
	REUNIONES Y SOCIEDADES ESPÍRITAS
	Reuniones en general
	Sociedades propiamente dichas
	Temas de estudio
	Rivalidad entre las sociedades

	CAPÍTULO XXX
	REGLAMENTO DE LA SOCIEDAD PARISINA DE ESTUDIOS ESPÍRITAS
	CAPÍTULO PRIMERO
	Objeto y formación de la Sociedad
	CAPÍTULO II
	Administración
	CAPÍTULO III
	De las Sesiones
	CAPÍTULO IV
	Disposiciones diversas

	CAPÍTULO XXXI
	DISERTACIONES ESPÍRITAS
	Sobre el Espiritismo
	Sobre los médiums
	Sobre las sociedades espíritas
	Comunicaciones apócrifas

	CAPÍTULO XXXII
	VOCABULARIO ESPÍRITA



