
A Ñ O V I I . M a j o 4 e 1 8 7 5 . N . ' . 5 

REVISTA ESPIRITISTA. 
P F R I Ó D I C O D E 

ESTUDIOS PSICOLÓGICOS.! 

AI «Sentido Comuno de Lérida.—Los falsos profetas y los escrihas y fariseos modernos.—Ai Arzobis­
po de Tolosa, monseñor Desprez.—La Envidia, (poesía.)—«La Luz de iUtratumba.»—«El Buen 
Sentido.»—«Actualidad.»—Cuidados ágenos. 

A I S E N T I D O C O M D N de Lérida. 

L A U N I D A D R E L I G I O S A . 

I. 

No tenemos interés para sostener en las polémicas el predominio personal ni la 
erudición, porque la experiencia nos enseña que las controversias en lo accesorio son 
interminables, cuando en ellas pretendemos amoldar á una norma los gustos y pensa­
mientos de los demás; lo cual es una lucha insensata contra las leyes naturales de la 
variedad. Por eso vamos directamente á nuestro objeto, á lo intrínseco, á lo funda­
mental, al campo por excelencia que á todos nos llama, d ía unidad. 

No queremos anular las formas libres del culto, sino hacer comprender á todas las 
sectas que la unidad se realiza en lo inmutable, on lo eterno, en lo divino, en el bien, 
y en el amor y la verdad; verdad, amor y bien que se encuentran sólo en la moral 
evangélica, traducción fiel del Código divino y único que siempre rige á la humani­
dad; porque la fé inalterable, dice Kardec, es la que mira frente á frente á la razón 
en todas las edades; es la que nos trae el aroma de nuestra regeneración; y la que 
nos hace creer, pedir y esperar. 

No queremos destruir lo existente, sino llamar á los hombres hacia nuestro destino 
luútario; decirles que lo humano perfectible y reformable, nace y muere, como las 
lloros, para evolucionar en la eternidad de los tiempos; y que si aceptamos en el con­
cierto social la variedad délas formas y de^os colores, azul, verde, amarillo, violeta, 
ó rojo, como símiles de la variedad de sistemas religiosos, que queremos unificar, 
dentro de la moral eterna de la caridad y la ciencia, Q S porque consideramos el amor 
como al color blanco, que contiene en sí á los demás, y los absorve á todos, como lo 
vemos al descomponer el espectro solar en lo fisico; y como lo vemos, también, al 



S M í - 1 2 2 -

analizar el sol moral del amor, del cual vemos teñidos con más ó menos intensidad, 
según la ley del progreso, todos los sistemas y teorías humanas, ya teológicas, ya 
filosóficas, ya religiosas también; si posible es dividir entre sí estos nombres y estos 
ramos, íntimamente enlazados como miembros de un sólo tronco originario. 

«En el estado actual de la opinión y de los conocimientos, la religión cjue ha de 
unir un dia á todos los hombres bajo una misma bandera, será la que satisfaga me­
jor la razón y las legítimas aspiraciones del corazón y del espíritu; la que no sea des­
mentida en ningún punto por la ciencia positiva: la que en vez de inmovilizarse, siga 
á la humanidad en su marcha progresiva sin dejarse adelantar; la que no sea ni ex­
clusiva ni intolerante; la que sea emancipadora de la inteligencia; que admita la fé 
razonada; aquella cuyo código moral sea más puro, más racional, más conforme con 
las necesidades y conveniencias sociales; la más propia, en fin, para establecer en la 
tierra el reinado del bien por la práctica de la caridad y de la fraternidad univer­
sales.» 

«Entre las religiones existentes, las que más se aproximan á estas condiciones nor­
males, tendrán menos concesiones que hacer; si alguna las reuniese completamente, 
seria por la fuerza misma do las cosas el eje cardinal de la unidad futura; esta unidad 
empezará á realizarse en torno de ia que menos deje que desear á la razón, nó en 
virtud de una declaración oflcial, pues no es coercible la conciencia, sino por las adhe­
siones individuales y voluntarias.» 

«Lo que sostiene el antagonismo entre las diferentes rehgiones, es la idea de que 
cada cual tiene «u Dios particular, y la pretensión de que es el sólo verdadero y el 
más poderoso, en hostihdad constante con los dioses de los otros cultos, y ocupado 
en combatir su influencia.» 

«Cuando se persuadan de que no hay ni puede haber más que un Dios en el uni­
verso y que en definitiva es el mismo que adoran bajo los nombres de Jehová, Alah 
ó Deus, y se pongan de acuerdo acerca de sus atributos esenciales, comprenderán 
que un ser único no puede tener más que una voluntad; entonces se alargarán la ma­
no como servidores de un sólo Señor ó hijos de un mismo Padre, y habrán dado un 
gran paso hacia la unidad.» (1) 

El destino rehgioso-social do la humanidad en la tierra es la fraternidad universal, 
nacida de una íé común: no la íé en tales ó euales dogmas particulares fundados por 
los hombres, que cambian con los tiempos y pueblos, y se excluyen y luchan entre s 
anatematizándose recíprocamente y fomentando divisiones y antagonismos absurdos, 
sino la fé en principios fundamentales, como la unidad de Dios, la eternidad y pro­
greso del alma, la perpetuidad de las relaciones entre los seres, ó el destino univer­
sal del bien, que es una aspiración de todos. 

Esta fé una y santa, eterna y catulica por esencia, es inmutable é indiscutible; 
y ella constituye el eje cardinal del movimiento del género humano: ella es el fruto 
de la Revelación perpetua de Dios; y en la que se funda la religión de todos los 
tiempos. 

f l) Allan Kardec: <iEl Qénetii, los milagros y las prediceionesti: traducción de ia Sociedad Bar-
c«luue»a; púgina 440. 



— 123 — 

«Todo árbol que no plantó mi Padre será arrancado. 

Esto quiere decir, que sólo la verdad divina es eterna; verdad que está reflejada 
en la caridad, condición indispensable para la salvación; y condición única, porque 
ella ES TODA LA LEV, cn el mero hecho que no se puede amar á Dios y al prójimo sin 
tener fé en sus enviados, sin respetar las enseñanzas de nuestros maestros, y sin te­
ner esperanza y todas las virtudes posibles, de las que el amor es la síntesis pura y 
brillante apesar de todas las controversias humanas. 

{Qué es la investigación de la ciencia sino AMOR á la Absoluta Verdad, que reside 
en Dios como uno de sus atributos? 

¿Qué es el arte sino AMOR á lo Bello, que en infinitas maravülas se ostenta? 
¿Qué es la moral sino AMOR al Bien, otra fase de lo Divino, por el que admiramos 

y alabamos á la Magestad Increada y Omnipotente? 
¡AMOR! Hé ahí la palabra que todo lo encierra: hé ahí el faro del hombre; su ideal; 

su aspiración; su ídolo; ora para crear las fantasías de su imaginación y esculpirlas en 
la materia, ora para sentir su influencia en el corazón, ó ya para guiar á lo inflnito 
su inteligencia en busca de la Gran Incógnita que ha producido las maravillas de las 
creaciones, ó bien para disciplinar su voluntad y hacerla dócil á las leyes naturales, 
que le marcan el camino seguro de sus destinos providenciales. 

El hombre verá deshechas todas sus obras si no se ajustan á los preceptos divinos; 
verá arrancados todos los árboles que no plantó El Agricultor Universal, que siempre 
benigno, siempre providente con sus criaturas, nos envia maestros para nuestra ense­
ñanza, de los cuales el primero es Cristo, como lo demostró con su doctrina, con sus 
hechos y con su conducta de vida ejemplar. 

Oigamos al Primero de los mesias, y El nos dirá que sus jialabras no pasarán 

porque son la verdadera piedra angular del Ediflcio social armónico de los mun­
dos y los espacios, on que so apoya la Iglesia Católica de las humanidades todas que 
se agitan en la vida universal. 

La palabra de Jesús está clara y explícita en lo que se reflere á las reglas de con­
ducta, á las relaciones humanas, y á los principios de moral, que constituyen la con­
dición expresa de la salvación espiritual; por eso conshtuye E S T A MORAL el campo 
neutro y común á todos, formando á la vez, en todo tiempo, la unidad religiosa uni­
versal, en la que se desenuuelven todos los cultos sinceros del corazón de la humani­
dad, en sus diversos tiempos históricos. 

Jesús tiene toda potestad en el cielo y en la tierra, y El envió todos los misio­
neros que nos han enseñado el camino que conduce á Dios; y hoy envia al Espíritu de 
Verdad y al Espiritismo, que es su consecuencia; cumpliéndose así no sólo las profe­
cías como las que contienen los Hechos, II—17—18, ó San Juan XIV—15—16—17 

—26 y otras, sino el desenvolvimiento contemporáneo de la religión, adecuado al ra-

Vamos á demostrarlo una vez más apoyándonos en el Evangelio, en la ciencia hu­
mana y cn el arte, y en el racionalismo filosófico; sin perjuicio de ampliar esta im­
portante cuestión más adelante. 



- m -
cionalisrao de nuestro período, que contiene en sí ya todos los gérmenes de las filoso­
fías del pasado, en unitaria y armónica relación, como luego veremos. 

La moral cristiana, que nos ordena por boca de su discípulo San Pablo, «exami­
narlo iodo y abrazar lo bueno», es la que pueden aceptar, y de hecho aceptan, to­
dos los hombres, porque no se puede discutir, sino que se impone por la fuerza del 
destino que Dios nos depara de progresivo desenvolvimiento, pues hemos visto en 
veinte siglos, que apesar de que las sectas teológicas y filosóficas se hau multiplicado, 
los fundamentos positivos de la Unidad de Dios y del amor, han quedado incólumes, 
cual colosos gigantescos que desafian á la acción destructora del hombre y de la eter­
nidad, demostrando así que las palahras de Cristo no pasarán jamás. 

¿No dijo Jesucristo que si tuviéramos fé como un grano de mostaza, diríamos á un 
monte: pasa á este lado, y pasaría? ¿No dijo que el que creyeie en Él haria lo que 
El hacia y aun cosas mayoresl Luego esto demuestra que los hechos llamados mi­
lagrosos son también patrimonio de los honjbres, y que no pueden ser una base inmu­
table para constituir unidad de creencias en su modo de apreciación actual, 

i ¿No dijo que el primero fuese el servidor de los demás y el último? ¿Cómo quere­
mos, en tal caso, hacer que todos consideren las gerarquías sociales de la misma ma­
nera, en cuanto á su organización humana, organización imperfecta en los esta,dos 
subversivos de la colectividad social, por m;\s que dicha gerarquía sea en lo divino 
celestial la base del orden y de la armonía? 

¿No dijo que adorásemos á Dios en espíritu y verdad, y antes reveló al profeta que 
no se hiciera imagen ó escultura de fundición y se la pusiera en culto? ¿Cómo quere­
mos, pues, que todos los hombros vean del mismo modo en estas interpretaciones, 
aunque están claras y terminantes? La lógica nos deduce de esto, que si los milagros, 
la disciphna, ó los cultos, dividen á los hombres, en cambio hay una fuente donde to­
dos pueden beber las salutíferas emanaciones de su palabra, que quiere los milagros 

de la fé, la disciplina de la humildad, los cultos de la caridad el bien universal, 
en ,una palabra. 

Nó; las palabras de Cristo no pasarán; y llegará dia que se traduzcan bajo una 
fórmula única, que resuelva todos los problemas de la libertad humana, dentro del | 
Orden Eterno; constituyendo así la variedad en la unidad. 

El espiritismo no dice que solo on él está la salvación, y que él sea quien determi­
na la renovación social, ó constituya el non plus ultra del progreso, nó; no puede de­
cir esto cuando admite el progreso indefinido; cuando sabe que la ley divina en acción 
es la que produce todo fenómeno, y que él no es sino una consecuencia oportuna de la 
ley, que por la amplitud de sus mii'as secunda mejor que cualquier otro sistema el 
movimiento de la revelación integral divina. Y como se coloca en el punto humilde 
que la corresponde, por eso puede sostener que no es una religión sino La Reliyion 

Universal y Única, quo halla motivos para traducirla por el A.MOR. 

Solo el amor á Dios constituye toda la rehgion. 

¿Puede amarse á Dios, por ventura, sin guardar sus mandamientos como decia 
Cristo? 

¿Puede amarse á Dios sin pedirle que se haya iu volm^ffid c^i en la tierra^cí^no 



- 125 -

en el cielol; sin amar al prójimo que tanto nos ordena; y sin tener, en una palabra, 
todas las perfecciones morales? 

• ?,Se ama á un Ser contrariando su voluntad? Nó, sino satisfaciéndola; y por consi­

guiente el amor de Dios exige el cumplimiento total de sus leyes ó preceptos, escritos 

en el corazón y en la naturaleza, en ol propio espíritu y en las profecías del verbo, 

preceptos que nos dicen: haz d los demás lo que pava ti deseas: ¡ E S T A E S TODA I.A 

K E Ú G Í O N ! 

Poner cuidado en la presencia de Dios; ejercitarse en la práctica de las buenas 

obras; aderar y bendecir al Ser Omnipotente; buscarle y admirarle por todas partes, 

ejercitando útilmente nuestra actividad en provecho de todos y de uno propio; rege­

nerarse para ser mejor trasmisor de los ecos divinos, que hablan á nuestra conciencia, 

y ascender por la escala del amor de Dios, fuego sagrado que quema las alas del espí­

ritu en beatífica dicha: he ahí lo que es la religión eterna para el ser finito y humano; 

religión que no es otra cosa que la encarnación progresiva de lo divino en el hombre, 

ó en otros términos, el amor de Dios d sus criaturas. 

Y decimos que es el amor toda la religión, porque la palabra caridad no es aplica­

ble, kunque de gran sublimidad, para expresar nuestra ternura de agradecimiento y hu­

mildad para Con Dios y las potestades celestes superiores. No podemos decir que noso­

tros tenemos caridad con Dios y con los ángeles; sino que mas bien la caridad es para 

derivarla del mas al menos, del superior al inferior. El amor contiene en sí á la caridad. 

Poro' aun tomando la religión on el aspecto de caridad, base de amor, vendremos 

también á demostrar que la única religión es la que decimos. 

San Ignacio de Loyola al principio de las constituciones, y de las reglas, pone este 

fundamento: «La ley interior de caridad y amor que el Espíritu Santo escribe, é im­

prime en los corazones, es la que nos ha de conservar, regir y llevar adelante, en la 

via comenzada del divino servicio» «Este fuego de amor de Dios, y el deseo de su 

mayor honra y gloria, es el que nos ha de estar siempre solicitando para subir é ir 

adelante en la virtud » 

jQué es sino la rehgion toda, el impulso que nos ha de conservar, regir y llevar 
adelante, impulso que S. Ignacio lo ha visto en la caridad?; cómo S. Basilio, que pon­
dera la unión fraterna?; S. Ambrosio, que comenta el vers. 32 del cap. IV de los He­
chos de los apóstoles?; y S. Agustin y S.,Gerónimo, quo admiran el salmo CXXXIII 
número 1.°? ' ^ 

El amor al prójimo une y enlaza unas cosas con otras, según S. Dionisio; y es la 

atadura y trabazón perfecta según S. Pablo: «Vinculaperfeccionis*; que hace ver­

daderos los conceptos subhmes del eminente filósofo S. Agustin, de: «Amicus est al-

ter ego, ego alter ipse; ó en otros términos: que el prójimo es la mitad de mi alma: 

«Dimidium animce mece.». 

Si; la caridad, el amor al prójimo; el segimdo mandamiento es semejante al pri­

mero, es el mismo; puesto que si amamos al prójimo amamos á Dios; y Cristo quiere 

que amemos á los hermanos por Dios y para Dios; razón por la cual, dice S. Agus­

tin, que se le llama mandamiento nuevo, y él constituye la divisa única del cristiano. 

(S . Juan XIII-34—35.) 



- 126 -

Los teólogo?, apoyándose en el testamento irrevocable de Cristo, de «amaos los 

unos a los otros*, dicen con los santos, quo es una misma caridad y una misma vir­

tud ia con que amamos á Dios por Dios, y la con que amamos al prójimo por el mis­

mo Dios. 

Pero si los testimonios do los teólogos son insuficientes para creer que toda la re­

ligión es la caridad, escuchemos á S. Pablo en sus epístolas. 

«Amaros unos á otros: porque el que ama al príijimo, CUMPLIÓ LA I.EY.>—Rom. 

—XIII.—8. 

« E L CUMPLIMIENTO D E LA LEV E S LA CAniOAD.»—Rom.—XIII.—10. 

¿No vé aquí «El Sentido Común» como no hay otra religión que el amor á Dios y 

al prójimo? 

¿Por qué, pues, llama «sueños y delirios del Espiritismo* á nuestra propaganda 

evangélica? 

¿Inventamos nosotros el Evangelio? 

Si tienen eficacia los cristianos para expulsar los demonios sólo con el contacto de 

las manos, como afirma Tertuliano, ó con su mandato y presencia ante los oráculos 

del paganismo contemporáneo, segim afirman los misioneros, y vosotros creéis esta 

verdad, al propagarla en el tomo II de D' Orient, titulado «Cumplimiento de las 

profedas»; ¿por qué no venís personalmente á destruir los que llamáis oráculos mo­

dernos en que el demonio propaga doctrinas, infernales según vosotros, pero que son 

la explicación del Evangelio para realizar la Unidad Religiosa en el mundo? Por qué 

habéis de combatir esta unidad que es la que vosotros esperáis? ¿Es también diabólica 

la vuestra? 

III . 

La unidad religiosa que proclama el Espiritismo, es la Unidad Eterna de la eterna 

acción de Dios en la humanidad; unidad progresiva, como la naturaleza, y como los 

espíritus, que solo puede realizarse cumpliendo las leyes divinas de nuestros destinos, 

pero libre y racionalmente, para que exista el mérito de nuestras obras y la recom­

pensa gloriosa que Dios depara á sus hijos. 

Esta eterna tendencia es la unidad futura, siempre se ha manifestado en medio de 

los errores humanos, que son una contingencia de nuestra limitación. 

Algunos teólogos desarrollaron la trascendencia de Dios sobre el mundo, mientras 

los filósofos tendían el panteísmo, siguiendo las vías de la inmanencia, y Leibnitz 

trató de reconcihailos, cosa qne mas tarde se consigue admitiendo ambas concepcio­

nes, despojadas de su carácter exclusivo, para unirlas en el sistema armónico de la 

ciencia. Estas tendencias á la unidad so reproducen en los siglos, como manifestacio­

nes da la Religión Eterna. i 

S. Pablo acepta esa unidad cn la célebre fórmula metafísica: «Ex ipso, et per ip~ 

tum, et in ipso, sunt omnia»; en la cual admite la unidad absoluta, porque todo es de 

esencia divina, y los seres se comunican con Dios permanente y necesariamente por 

sus esencias: la trascendencia y causalidad superior á los seres; y la inmanencia como 

razón suprema, puesto que todo está en Dios: «In Deo sumus, vivimus, et movemur.» 



- 127 -

Hé ahf porque el amor al prójimo es el amor á Dios y recíprocamente; y porque él 
constituye toda la religión. 

S. Atanasio va más lejos aún: dice que estas verdades están proclamadas en la Tri­
nidad; y un escritor moderno, como Cantagrel, desarrolla admirablemente esta idea, 
que no exponemos aquí porque ocuparía mucho espacio, pero que puede consultarse 
en un folleto francés titulado: «El Ser», (de la escuela societaría.) 

S. Agustin se complace en reproducir estas ideas, que considera con razón como la 
fuente y el principio de toda verdad religiosa. 

« R E I . i r . K T REUtílO N O S El, Á QUO S l ' M U S , P E R Q U E M .«UMUS, E T IN QVO K l ' M U S . . . ? 

D E U S , IN Q U O , E T P E R Q U E M , E T Á Q U O , V E R A S U N T QU.K V E R A S U N T O M M \ » (De vera 
rehgio—cap 5 5 — 1 1 3 . - S o l i l . — 1 - 3 , etc.) 

S.Anselmo, arzobispo de Cantorbery, dice que la esencia creadora está por todas 
partes, que es la fuente de la vida, la que constituye la gran unidad; Omne quidquid 

est, per unum aliquid esse necesse est»; y ella es, por fin, <la que habita en no~ 

soíros», según S. Agustin: «Ex ipsa summa essentía, et per ipsam, et in ip)sa 

sunt omnia.»—(Monologium. C. XIV.) 
Estas son las fórmulas del racionalismo cristiano, que nos llevan á la adopción de 

un sistema unitario y universal, que se reahza hoy más visible que nunca por diver­
sas escuelas; como la krausista, que unifica los elementos esparcidos, acerca la tcolo-^ 
gía A la filosofía, metodiza y completa, satisface á las exigencias de la corriente de 
los tiempos, organiza, y hace, en una palabra, la concordancia de la fé y de la razón, 
demostrando los cimientos de la Religión, y crea, por fin, una sola ciencia universal 
donde caben todos los sistemas humanos en su parte positiva y armónica. 

Pero como los sistemas personales son incompletos; como un hombre, ó un frag­
mento de la humanidad, no puede ser superior á toda la humanidad por lo general; 
hé ahí por que el Espiritismo acepta el testimonio universal de todo hombre sincero; 
y en él, dentro de las verdades comunes C A T Ó L I C A S , y P R I M O R D I A L E S P A R A E L P R O ­

G R E S O ; euales son la regeneración personal, punto capital del Espiritismo, cuya mi­
sión es ante todo la moral, que mas urge para la evolución próxima colectiva, en él, 
decimos caben todos los cultos, todos los sistemas, eclécticos y armonianos, ya proce­
da de Tenneman y Cousin, de Tiberghien y Carlos de Besanzon; porque como dice el 
autor de la teoría del Infinito.» Los sistemas exclusivos pasaron para no volver 

jamás.» 

El Ideal de la humanidad de Sanz del Rio, La cuestión religiosa según la se­

rie traducida por Huarte en Cádiz é inédita, y otras mil obras, son esfuerzos aislados 

hacia la unidad, que demostrarán su pujanza el dia que se solidaricen entre sí, dentro 

del Espiritismo. De todos lados vemos la tendencia del movimiento moderno á es­

te fln. 
En Alemania, prescindiendo de la importancia de las reformas político-rehgiosas, 

vemos un ideal de unidad por el Evangelio puro en la numerosa falange que acaudi­
lla el célebre canónigo de Munich, Doelhnger, unidad que para el vulgo se limita á 
lo moral y á las costumbres, pero que entraña un múltiple sentido, que se encamina 
á la uniflcacion de las altas esferas metafísicas. 



— 128 — 

Los eoonoinÍ8tas y socialistas se dan la mano en sus principios positivos; y en la fi­
losofía moral, base de la ciencia social, se ven hoy armonizados los sistemas del sa­
crificio y los de la satisfacción legítima de nuestras aspiraciones; relaciones exactas, 
que hasta el siglo presente han sido desconocidas por la mayoría, bajo la influencia,de 
la filosofía cristiana, que no habia coacluido todavía de reobrar enérgicamente contra 
el materialismo del mundo pagano, quo daba predominio al cuerpo sobre el espíritu, 
mientras que los teólogos de estos siglos lo daban al espíritu, sin pensar que deben 
dásarrollarse en armonía uno con otro. 

Aun hay, apesar de las protestas de los filósofos mas eminentes. Espinosa, Fenelon, 
Malebranche, apesar de la rehabilitación de la naturaleza, emprendida por Leibnitz, 
proseguida por Kant y admitidí generalmente en las ciencias naturales, la Iglesia se 
obstina á proclamar la degradación .del cuerpo y su inferioridad ab.soluta respecto del 
espíritu. El ascetismo, el celibato y las pr.icticas de mortiflcacion, cosas todas contra­
rias al destino individual y social del hombre, pasan aún por obras meritorias. No se 
observa que quitar al cuerpo su dignidad es autorizar al hombre para tratarlo sin con­
sideración, es entregirle necesariamente á las inspiraciones de la sensualidad, que es 
lo que se queria evitar. En lugar de hacer del cuerpo, conformo á la doctrina bíblica 
y evangélica, un templo elevado en honor de Dios, en el que todo debo ser santo y 
puroj se hace de él una co.sa vil y despreciable, un ser cuyos actos no podrian tener 
ningún valor respecto de un acto de la inteligencia.» 

He aquí como se explica Tiberghien con referencia á M. Ahrens 
Las tendencias universales son al armonismo y unidad de los sistemas; cosa perfec­

tamente de acuerdo con la fórmula de S. Pablo. 
Si nuestro siglo es de las unidades filosóficas, es también el de la caridad, que co­

mo hemos dicho, es toda la religión. 
El obispo de Orleans en su precioso libro titulado «La caridad cristiana y sus 

obras» afirma con seguridad «que jamas las obras de caridad han sido mas be- . 

lias, mas multiplicadas ni mas fecundas.» «Él siglo XIX será llamado en la ' 

historia el siglo de la caridad.» ' 

¿Qué índica esto sino que la mano providencial nos guia á una regeneración colee-
tiva? ¿Cómo es posible armonizar estas aflrmaciones de un prelado eminente con los 
progresos supuestos de la impiedad y las tinieblas, desarrolladas por Belcebú en el 
espiritismo, como aseguran hombres formales? Si las puertas del inflerno no prevale­
cerán contra la Iglesia, ¿á qué vienen esas declamaciones que se propagan entre gen­
tes no instruidas, desfigurando la verdad, convirtiendo lo filósofo en grotesco, y la se­
riedad en ligerezas pueriles? 

Pero nos desviamos de nuestro objeto, de la unidad religiosa, que es un hecho 
patente en nuestro siglo, al ménos de los esfuerzos que á su consecución humana se 
aplican, pues en su fase divina es eterna, como lo demuestra la Iglesia misma, y sus 
mas esclarecidos genios. 

Vamos á demostrar esta tendencia universal bajo otros aspectos, lo cual requiere 
otro artículo especial. 



— 129 -

IV. 

La,s mismas tendencias materiales y al iiidnstrialismo científico de la época vienen 
á servir para desarrollar la regeneración moral, contiibuyendo á unificar las masas, 
y sus aspiraciones, bácia un destino armónico. 

Los progresos materiales reaccionan sobre los morales y los intelectuales'; pondre­
mos algún ejemplo: 

El alumbrado de gas, y las reformas ai'quitectóuicas de las publacioues, iian limpia­
do gran núniero de los ladrones callejeros; los caminos do hierro y carreteras ini[)osi-
bilitati el sostenimiento de los bandidos en nuestros fragosas tierras y cortijos; la ac­
tividad comercial evita las crisis alimenticias, y por la concurrencia do los géneros, y 
las saludables auras de la libertad individual, hace cada dia menos frecuentes los aca­
paramientos, agios, y monopolios, por mas que todavía sea gi-ande el camino que tene­
mos que recorrer; los barrios obreros crean bibliotecas y menajes colectivos y econó­
micos, dando gran desarrollo á las escuelas, no solo por parte del trabajador sino do 
los patronos también; ios progresos del industrialismo inglés y norte-americano llevan 
á la mujer al taller y á la oficina, educándola en escuelas especiales y hasta en la 
Universidad, tendiendo á su emancipación gradual y conveniente, que es acaso una de 
las mayores revoluciones por su influencia moral en la educación de los hijos; y por 
do quiera, en fin, la vortiginosa aclividad de la industria, que es trabajo y virtud, si 
de sus riquezas no abusamos, nos demuestra f[ue el mundo marcha rápidamente á un 
nuevo orden do cosas, que exige ideas nuevas, y hombres nuevos, en todas las regio­
nes sociales. 

Este nuevo orden es el que ya han comprendido todos los pensadores serios; el que 
exige ligar intimamente entre si las esferas material, intelectual y moral, que son el 
trípode maravilloso que reahza el equilibrio social é individual, roto siempre en las 
civilizaciones, que murieron en la historia, por falla de composición armónica, á cuyas 
aberraciones subversivas nos llevaba nuestra ignorancia de las leyes naturales por una 
parte, y nuestra debilidad y poca energía en la disciplina de la voluntad por otra, pa­
ra realizar en la mecánica social, prácticamente, el ideal moral do Cristo, que es el 
archi-tipo de todos los códigos. 

Por eso hoy comprendo la humanidad, aunque no tanto como debiera, que lo pri-, 
mero de todo es la regeneración moral, porque sino, esta civilización, que cuenta con 
un progreso material gigantesco, entraria eu una senda de disolución, llena de abis­
mos revolucionarios y dolorosos, hallándose en posesión, como so halla, de elementos 
destructores. Todo hombre serio debe por bien de la humanidad estudiar á fondo e s ­
tas cuestiones, y llevar á las masas del pueblo el sentido moral, que nos ordena 
«buscar primero el reino de Dios y su justicia,» para poner término á las mons­
truosidades que hoy nos llevan el curazon de espanto. 

Pero ya se hace. 
El movimiento general hacia la verdad, la justicia y el bien, qno son modalidades 

del amor, es bien visible, siendo una de sus pruebas más elocuentes, que solo en In-



— 130 — 

glatcrra existen mas do un millón de individuos asociados cooperativamente, para la 
producción y el consumo, que quieren, al solidarizarse, la mutualidad de servicios, la 
congregación colectiva para educarse, el apoyo mutuo en economía, en religión, en 
política, en crédito y en todo; suprimiendo la cuestión comercial, la explotación del 
hombre por el hombre, la lucha del capital y del trabajo absurdo; y haciendo renacer 
en cambio las virtudes del corazón, que son el templo donde puede cobijarse solamen­
te la pureza del culto interno, que es el que nos pide el evangelio al mandarnos re­
concentrar en la c:\mara para elevar los ojos al Padre, pero yendo primero á recon­
ciliarnos con el prójimo á quien pudín.os ofender. 

La tendencia moral del siglo coadyuva á los fines de la unidad religiosa por las 
vias intelectuales y materiales. 

Los comicios y congresos universales; todas las instituciones protectoras y garan-
tisfas; las eraaneipacioncs políticas y económicas; los bancos do crédito; los seguros 
mutuos y cajas de ahorro; las bibliotecas, los museos, las escuelas de artes, oficios y 
de ciencias, el arte con sus múltiples formas y aplicaciones, la revolución industrial 
debida A la química todo, todo es capital colectivo quo se traduce cn sus tres for­
mas de material, intelectual y moral; porque la posición do las clases mejora; cl cul­
tivo del alma cunde; y la ignorancia huye y se escondo á los sotabancos donde no bri­
lla la luz de la verdad, ni se respira el aire puro qne necesita para su vida la nueva 
generación que cae del cielo para trocar la tierra en una mansión de dicha social, en 
la que el espíritu, libre de preocupaciones cantará himnos do alabanza al Autor de las 
maravillas creadas. 

Esas exposiciones universales, esos torneos de la inteligencia y do la voluntad en 
sus progresos por la ciencia y la virtud; esos certámenes que enlazan el pasado, el 
presente y el porvenir; y hacen cosmopolitas las ideas, las costumbres, los idiomas y 
las leyes de todos los pueblos; llevando los gemidos de las prensas de polo á polo; 
¿qué son sino las tendencias á la unidad universal, como una necesidad do la evolu­
ción histórica que hoy comienza, quo es ultra-continental.* 

Las masas realizan inconscientemente el destino que Una Mano Benélica las traza; 
Mano, que en el campo de la filosofía escribe con caracteres universales la necesidad 
de que el arte y la ciencia se coordinen, solidarizando cutre sí los elementos esparci­
dos, para subir un peldaño más de nuestros destinos. 

Pero no bastaba todo esto.- era preciso que además de dejar á los hombres su li­
bertad y el mérito de sus obras, el Verbo Eterno lanzara por todos los ámbitos el eco 
de mil voces armoniosas, y que los Espíritus, cual liras divinas, anunciaran el con­
cierto de los cielos, que reclaman á debido tiempo el de la tierra; era preciso que la 
palabra divina nos anunciase el cumplimiento de las profecía?; era preciso que esa 
unidad universal se tradujera con acierto, y la liumanidad acabara de entrai' para 
siempre en la armonía; y hé aquí á la Piovidencia do Dios quo nos dá el Espiritismo, 
para que enlacemos el cielo con la tierra, y separaos trascribir en nuestros corazones 
el código de la Justicia Eterna, teniendo la clave de la Revelación Integral, por más 
que no conozcamos toda esta, porque como toda obra de Dios, no tiene fin. 

Era preciso enseñar á las masas; regenerarlas cn la caridad; para qne se prepara-

file://c:/mara


- 131 -

sen al nuevo banquete social; y por eso ba venido el Espiritismo con una bandera que 
ti muchos asusta y á otros deslumhra, poro á todos cobija. 

El Espiritismo ha venido á llevar la solidaridad á todas las esferas, como una con­
secuencia de la ley do amor que debo regirnos; por eso aborda los problemas elevados 
teológicos y los económicos más triviales; por eso tiene soluciones universales; porque 
la caridad, ya hemos dicho que es el .«ol blanco absorvente de todo matiz; el imán de 
atracción; el eje cardinal, al rededor del cual giran en sus órbitas respectivas lajus­
ticia, la hbertad, la autoridad, eJ bien, la verdad, el derecho, cl deber, y todas las 
virtudes, resumidas socialmi nto on cl orden y la libertad; vii'tudes que son satélites 
del amor, emanaciones do su aroma; frutos maduros del Espíritu Santo, que quiero 
vivificar á los hombres; aunque ellos, rebeldes desoyen ,á menudo sus consejos. 

No es el Espiritismo la Internacional atea ó demagógica, destructora del capital, ó 
de la familia; sino la enseña del orden universal que muestra el camino del bien; el 
que crea capital moral, un millón de veces mas ¡productivo que los otros; el que dá 
reglas y consejos para la actividad universalmente provechosa del individuo, y por lo 
mismo para producir lo mas y consumir lo mas: y para decirlo de una vez, el que con 
teorías mas coniplefas demuastra que seamos todos para uno y uno para todos, 

planteando así ol reino de Dios cn el mundo, que es cl del amor, y el de la Reliyion 

unitaria y universal. 

Estas consideraciones nos llevarían demasiado lejos, y nos conviene hacer punto 
final. 

V. 

jQué tienen que ver la industria y las artes con la religión?—preguntan los hom­
bres superficiales. 

Tienen que ver lo mismo que vé el individuo respecto d la satisfacción de sus 

necesidades, y de su prójimo. La industria os el trabajo, el trabajo es el debor, ei 
deber es el amor, el amor es la religión. ¿No hemos dicho ya que S. Buenaventura 
deriva iodos los conocimientos humanos do la idea rehgiosa unitarial.... 

íQué tiene de común esta confusión, esfa amalgama de ciencias y do artes, con la 
unidad cristiana?—insisten preguntando los adversarios; y nosotros preguntamos á 

la vez: 

¿Habéis estudiado la solidaridad humana? 
¿No os ha movido la cur-iosidad de cotejar con ella los principios evangélicos jara 

admirar su armonía, una vez que debéis saber que el Evangelio será la ley de las 

naciones, desde el momento que los hombres queramos practicarle? 

¿O es tal el olvido do vosotros mismos, que nunca os habéis preguntado de dónde 
venís, á dónde vais, y qué debéis hacer en la presente vida? ¿Tan atrasados estáis pa­
ra olvidar que toda luz viene de Dios?.... 

Perdonad estas preguntas si os ofenden. No es nuestro ánimo la ofensa, y las re­
cogeremos si es necesario. 

Pero nos duele la temeridad y la obcecación en negar que Un sol divino nos alum­
bra, que Una causa nos guia en todas las manifestaciones de la actividad. Si el atra-



— 132 -

so do los tiempos es una i'éuiora para realizar el ideal en todos los hombres, no puedo 
ser esto obstáculo para que de hecho otros lo realicen en diferentes espacios y estados 
de progreso, de los cuales Dios puedo enviarnos un destello de luz para que la huma­
nidad se aproveche de ella, y la sirva de faro on su peregrinación por osta mansión, 
tenebrosa todavía moralmente considerada. 

Conveininos todos en quo esa luz no ha faltado nunca; y todos también, olvidando 
el conocernos á nosotros mismos v medir nuc-tio progreso, pretendemos ser los úni­
cos depositarios de ella, sus intérpretes, y los maestros de los demás. ¡Loca quimei-a! 

Nuestros nombres nada significan: sólo nuestras obras pueden justificarnos 
Y como cl Espiritismo acepta la salvación para todos; como es la doctrina luénos 

exclusiva; la que no tiene dogmas inmóviles; la que recibe las enseñanzas detodcs, ya 
procedan del cielo ó de la tierra, siempre que sean racionales y buenas; la que une 
mejor las condiciones dichas por Allan Kardec; por eso sus partidarios pueden soste­
ner que es L.\ REiar.iON, que ya realiza en ol presonte momento histórico la unidad 
religiosa, quo todos buscamos y esperamos con ansiedad. 

Y no es esto afirmar quo los espiritistas no tengan imperfecciones, y sepan tradu­
cir fielmente en todas sus partes el Evangelio, nó; repetimos mil veces, que el progre­
so indefinido es para nosotros una verdad; pero sí podemos asegurar que no es espi­
ritista el quo no trata de mejorarse cada dia; y quo la luz del evangelio comentada 
científicamente por el Espiritismo, es la mas segura áncora para que la inteligencia 
comprenda cuales son los medios de salvarse; medios que son los mismos que las otras 
sectas aconsejan, cuando no se apartan de las enseñanzas de Cristo, pero que vá de 
unos á otros, toda la distancia que hay entre lo que se enseña ciegamente por la fé, 
acompañada do errores humanos on la conducta de los maestros, ú lo que se muestra 
racionalmente, á la vez que trabaja cada uno en el propio perfeccionamiento, sistema 
el primero, que pudo ser conveniente en la infancia humana é ignorante, pero que no 
basta en este siglo de gran progreso intelectual, en el quo tanto ha cundido el mate­
rialismo y el excepticismo, nó porque haya excépticos y materialistas en absoluto, 
sino porque las religiones positivas huian del examen de la razón; ¡como si las leyes 
divinas eternas temiesen la critica mezquina del hombre! ¡y como si debiera este 
atrofiar el precioso don que Dios le ha dado para investigar y buscar su causa por to­
dos los infinitos senderos de la creación! 

¿Decís que es necesaria la autoridad, vosotros los catóhcos griegos, romanos ó an-

, glicanos? 

¿Decís que es necesario el libre examen, vosotros los disidentes? 
¿Pero os negamos nosotros tales cosas? ¿No os llamamos á todos? no proclamamos 

la libertad en el orden? ¿os quitamos vuestros cultos? 
Venid, venid al Espiritismo, estudiadlo. 
En él veréis que queremos la libertad, pero la libertad para el bien obrar; porque 

si uno llamándose espiritista, tratase de inculcar á las masas doctrinas perniciosas, ó 
falseadas de las que, católicamente, son aceptadas por puras, no se le excomulgaría, 
porque el Evangelio nos manda dejar crecer la zizaña junto al trigo, pero se le 
combatiría por todas partes y él se escondería avergonzado de su temeridad. 



— 133 — , 

En él veréis que queremos la autoridad, pero la autoridad de la virtud y del ade­
lanto, porque si de ella no dimana la luz para que alumbre á otros, no es tal autori­
dad, y menos si comete escándalos y abusa do sus hermanos. Nosotros creemos en la 
inspiración del Espíritu Santo en razón directa de las obras buenas de todos y de cada 
uno, porque esta es una ley natural, y como tal susceptible de experiencia. La me­
diumnidad solo se desarrolla con el mejoramiento moral é intelectual que son la baso 
de la depuración fluídica. 

Venid todos al Espiritismo. 
En él nos concortaremos; distribuiremos los trabajos de investigación según el ade­

lanto de las colectividades; seremos la parte humana que mas influya en la solidari-
zacion de todas las esferas, ínterin otros pueblos, y otros continentes, y otras i-azas, 
suben los escalones de la historia, que nosotros ya hemos recorrido; y tomaremos la 
iniciativa para las grandes empresas que interesan k toda la humanidad. Porque no 
creáis que dada la unidad religiosa, ha de e.xistir uniformidad de apreciaciones, y 
un solo sistema fllosófleo; nó; la variedad tiene que existir en la unidad; pero 
esa variedad se entiende on lo accesorio, y en los diferentes grados de progreso de los 
pueblos y d e los individuos; diferencias necesarias, porque siempre el progreso ha 
de existir como una ley divina é inmutable, 

¿No hemos visto en lo civil y político como los pueblos se agregan sucesivamente y 
forman colonias, estados independientes después, y naciones mas tarde? ¿Quién habia 
de creer en la edad media que los reinos quo vivian en guerra habrían de realizar la 
unidad monárquica de la península bajo el cetro de Isabel la Católica? Y sin embargo 
se realizó. Pues así se reahzarán mas tarde los reinados continentales, hasta que ha­
ya, al cabo de muchos siglos, un solo rey ea toda la tierra, como profetizan las escri­
turas y la ciencia, pues es una ley biológica universal la de UNID.VD C O W U S A , oposi­
ción, y AR.MONÍ.!i, según la mayor parte de los fllósofos. 

Esta misma ley rige on relación, de la quo es una rama la política. Habrá un solo 
pastor, aunque hoy existen muchos pastores. Los que comprendemos, gracias á la luz 
divina, estas leyes infalibles de la vida social, podemos anticipadamente, no solo go­
zar de la dicha que la futura perspectiva armónica nos garantiza con su advenimiento, 
sino hacer ensayos de UNIDAD, sobi-e los ya realizados, lo cual es una evolución nue­
va, un nuevo paso que nos aproxima al gran ideal, más ó ménos gigantesto según e 
adelanto de cada uno; ideal que es traducido en cada tiempo con mejores condiciones 
para que el progreso so cumpla. El Espiritismo no es la perfección, pero quiere apro­
ximarse á ella cuanto humanamente sea posible, si se le considera en su aspecto limi­
tado; pues en su fase católica, como expresión del evangelio, es toda la loy, puesto 
que proclama clamor ó caridad, que lo es todo según la enseñanza do Cristo. 

No olvidemos QUE LA UNIDAD E S PROGHESIVA, y así evitaremos discusiones inútiles 
¿Cual es la mejor unidad religiosa de la tierra? Este es el tema que debe desen­

volverse, y para él solo contesta el Espiritismo lo siguiente: 

L A MORAL D E CRISTO, COMÚN k TODAS LAS S E C T A S , QUE E S LA M I S M \ QUE LA U N I D A D 

RELIGIOSA E T E R N A , UNV VKZ QUE PR.\.CTIGA E L A M I R Á D I O S V A LOS HOMBRES, QUE E S 

N E C E S A R I A M E N T E T.IDA LA L E Y V LOS PROKETAS. 



— 134 — 

Los fa l ios profetas y los escr ibas y far iseos m o d e r n o s . 

Muy curioso es hablar de este asunto cuyos efectos se nos atribuyen injustamente á 

los espiritistas. Tan solo nos mueve á ello el ver en la conclusión del misterio satá­
nico, que los lúgubres pronósticos del fin del mundo actual subversivo, se nos aplican 
á los espiritistas cómo partidarios de las obras diabólicas, que escitan la piedad para 
engañar mejor. Forzoso será, pues, decir quienes son esos falsos profetas, esos escri­
bas y fariseos modernos, y pasar después á explicar otros asuntos ligados intimamen­
te con este. 

En todo tiempo hubo esci'ibas y fariseos; y siempre han sido, cómo en tiempo de 
Jesucristo, los que ostentándose por de fuera cómo sepulcros blanqueados, estaban lle­
nos por dentro de huesos de muerto y de podredumbre; los que parecían buenos en el 
esterior y por dentro estaban llenos de iniquidades; los que han tenido la llave déla 
ciencia y ban ceri'ado las puertas á los demás, .«iendo ciegos y guias de ciegos; los que 
han pertenecido á esa raza de víboras y serpientes, que hubo en algunas sectas, que 
hicieron del templo del Señor una cueva de ladrones, comerciando con los bienes espi­
rituales á cambio de honores y de oro, y á los cuales la justicia divina arrojará á lati­
gazos como hizo nuestro Redentor; los que cubiertos con pieles de corderos han sido 
lobos rabiosos que han dicho, haz lo que te digo y no hagas lo que ves en mi; los 
que olvidándose de no poner la lámpara debajo del celemin han aprisionado las con­
ciencias en los tiempos de fanatismo. 

Esos; esos son los falsos profetas modernos; los que juzgándose infalibles imponen 
autoritariamente sus preceptos; los filósofos de todos los tiempos, que alejados de la 
fé, han querido divinizar la cienciii humana y han caido en el error y en las tinieblas; 
esos son los falsos profetas. 

Los falsos profetas de la ciencia no están en el espiritismo, que predica el Evange­
lio puro y sin mancha, sino en ese monstruo, (permítasenos la frase), del siglo, 
que pretende ¡loca quimera!, explicarlo todo por la ciencia mezquina de los hombres, 

Esto, os todo cuanto decimos en lo fundamental. 

Este es todo el ideal que conocemos, y al cual caminamos como Espiritistas; enten­
diendo por amor, toda la ciencia, todo el arte, todo el bien; ó sea verdad, helle'/A y 
felicidad, etc. 

Sobre el dogma D E I.A U.NID.\D pnor.nESiVA lian escrito algunas escuelas, y nos apro­
vecharemos de sus estudios para continuar la discusión siempre que nuestros adversa-' 
rios nos bu.squen, porque los espiritistas tenemos tal solidaridad que allí donde uno no 

alcanza se coloca otro que hace sus veces, y allí donde no pueden los hombres segair, 
vienen los Espiritus para avisarnos oportunamente de la marcha que hemos de seguir. 
Esto no es orgullo, sino por el contrario, humildad, y dejar la buena causa en manos 
de los superiores, cuyo remate es Dios, á quien pedimos de todo corazón «que se ha­
ga su voluntad en la tierra y en el cielo.» 



— 135 — 

y niega á Dios, y niega la inmortalidad del alma, á la par que por conveniencia social 
y por una aberración intelectual, se cubre con el manto de la buena educación y de loa 
principios do justicia, para hacerse digno de la sociedad y de la civilización. Ese mons­
truo es el materialismo; engendro de cerebros débiles, que se ostentan como espíri­
tus fuertes, que nos miran con lástima á los hombres de creencias religiosas, y que 
tal vez algunos desdeñan descender á la discusión. Somos enérgicos contra los falsos 
profetas del materialismo pero somos ante todo justos y verídicos. 

Nó; no están cn los espiritistas los falsos profetas, ni los falsos Cristos, sino en 
otras partes donde se especula con la filosofía haciéndola cuestión de escaparate, ins­
trumento de partidos iiolíticus para y.tplotar la humanidad quo gimo. 

Los falsos profetas están donde la religión se toma, no para alabar y bendecir á Dios, 
no como norma do conducta que se trata de aplicar á la vida eomo haco todo verda­
dero espiritista, quo trabaja por el advenimiento de la nueva era de paz, y para des­
truir el reinado de Satán, sino donde la religión sirve do instrumento para exacerbar 
los ánimos populares y encender guerras al grito del Dios de Amor y de fraternidad, 
para vivir en una vida sedentaria sin trabajar y sin coadyuvar al desarrollo y pro­
greso de la humanidad, para encerrar en límites estrechos la conciencia humana 

, Nó; no creáis que de los predicadores del Evangelio; do los defensores do la luz; do 
los partidarios del pi'ogreso; de los que esperan y reciben el Espíritu de Verdad; do 
los que defienden la virtud y anatematizan el vicio én altas y bajas esferas; do los que 
esperan el reino de Urmonia y el fin del mundo subversivo; de los filósofos, que de­
fienden con la razón y la le A Dios y al espíritu; de los quo están encargados de em­
pujar á la humanidad hacia el progreso moral; de los quo esperan firmemente que ha 
de haber un solo rebaño y un solo pastor, así en lo religioso como en lo social, pero 
separadamente; de los que creen en la Unidad y Armonía universal; de los espiritistas; 
no creáis que ha do nacer ese príncipe de las tinieblas, que so llama Ante-Cristo, por­
que de la luz brota luz y no oscuridad; y nosotros le combatiremos sin tregua á él y á 
su padre, si como dice San Gerónimo es engendrado por el diablo; como lo combatire­
mos ahora con todos sus secuaces y sus defensores, quo por ir & su favor y on contra 
de Jesucristo, lo somidivinizan, y lo hacon casi tan poderoso como el mismo Dios. No 
parece sino que las ideas de los principios del Bien y del Mal orientales, han tomado 
carta de vecindad entre los teólogos modernos! ¡Tanto miedo al diablo! ¡Cuan tí­
midos son los hombres que lo temen!.... ¡Sino se le combate; si no se le ataca en sus 
últimas trincheras no ha de venir el Reinado de Dios y de su justicia!. 

Los que temen al diablo y le atribuyen ser la causa de los fenómenos espiritistas se 

apoyan sin duda en algunos textos como los siguientes: 
«El demonio so transfigura eu dngel de luz, dice S. Pablo (2. Coríntinos 11-14) y 

en luz del medio dia, haciendo que parezca muy claro y resplandeciente .lo que es 
oscuridad y tinieblas; y haciendo entender que no hay que dudar, ni hay peligro nin­
guno sino que es claramente bueno, lo que es claramente malo y de suyo muy peli­
groso.» 

;:Este lenguaje alegórico de San Pablo caracteriza perfectamente, la ciencia de los 
falsos profetas engendradores do las tinieblas con apariencia de luz y sabiduría. Esto 



— 136 -

es precisamente lo quo hace el demonio del orgullo humano en los materialistas; pro­
bar á medias 3' con gran aparato científico lo que es un absurdo. Tiene razón San Pa­
blo; nuestro amo)- propio nos hace juzgarnos infalibles y ostentar una falsa luz allí 
donde se esconde el veneno infernal de las bajas pasiones, que son los mayores demo­
nios que debemos combatir, teniendo á la vista siempre los preceptos dol Divino Maes­
tro, que nos ha dicho que el que quisiere ser el primero será el último. El tomar al 
pié de la letra las alegorías de las Escrituras ha sido y es una fuente perenne de erro­
res groseros que irán desapareciendo con el progreso. Esto pasaje de San Pablo no 
puode aplicarse sino de un modo análogo al que nosotros lo hacemos porque ya hemos 
dicho que el Evangelio prueba las reencarnaciones de todos los Espíritus, pues to­
dos sin escepcion deben ser medidos poruña misma justicia siendo como es el Gran 
Legislador infinitamente bueno, sábio, justo y misericordioso. La condenación eterna 
de los demonios es contraria á la doctrina que predicó el Nazareno, 

El demonio quo so transfigura en ángel de lus es nuestro orgullo propio. No admi­
tida la preexistencia del alma en otros mundos antes de encarnar aquí, ¿qué pecados 
habríamos cometido para que Dios nos castigase con tanto rigor en darnos un demo­
nio que fuese la Gimia figurera de las divinas obras, cosa que repugna á los nobles 
y elevados sentimientos que de Dios nos tenemos formados, como la Perfección Suma 
fjue és?. 

Otro de los pasajes para apoyo de los amigos del demonio es el de San Pedro Após­
tol que dice: «Hermanos mios, estad siempre á punto y sobreaviso, porque vuestro ad­
versario el demonio, anda como leen bramando y buscando y rodeando á ver si haya 
á quien tragar. Resistidle varonilmente y no os dejéis llevar do sus engaños y per-
suaciones:» 

Este pasaje es, si se quiere, todavía mas explícitamente alegórico que el anterior. 
El león que brama son nuestras pasiones en subversión, verdaderos demonios que 

tenemos dentro do casa. Y tan es cierto esto, quo de no darlo esta interpretación nos 
ponemos en contradicción con otros pasajes, que ya llevamos citados, como son: los 
de que el demonio está atado y bien sujeto desde que vino Jesús, que solo muerde d 
los que se le acercan, etc., etc. Es, puos, imposible, so pena de caer en error, el to­
mar al pié de la letra esto lenguaje do alegorías y met.iíoi'as. La letra mata, el espi­
ritu vivifica. 

Es indispensable hacer un estudio profundo para interpretar el Evangeho, verdad 
Eterna donde está nuestra Salvación, no la condenación. 

Si cl Evangelio se toma al pié de la letra, á cada paso encontraremos contradiccio­
nes; pero si lo estudiamos con detenimiento, se verá por el contrario que todas sus 
parte.'! se apoyan y robustecen recíprocamente. 

Cuando el demonio de nuestras imperfecciones se reviste de ángel de luz es ver­
daderamente temible, porque son tales las obsesiones que produce, sobre todo en los 
hombres sabios que se juzgan como los encargados de dirigir á la humanidad, ya que 
no con el ejemplo, que es la mejor enseñanza, al menos con la palabra, con el hbro, 
y la predicación, que los confunden, haciéndolos pensar que solo en sus opiniones está 
el mérito y la salvación, y que el resto de la humanidad está divorciado del infiujo de 



— 137 — 

A l E x c m o . S r . Arzobispo de To losa , M o n s e ñ o r Desprez,^ 
e a c o n t e s t a e i o n A s a F a s t o r a l c o n t r a e l Eapir i t iamo. 1 

ExcMo. S R . : 

Aunque el Evangelio nos dice que «el que es el mayor de vosotros, sea vuestro 

siervo*; «que no seamos llamados maestros, porque uno es el Maestro, Cristo»; 

y «que d NADIE llamemos padre en la tierra», (1) con todo, bien creo que puedo 
darle en esta carta el título que la encabeza, siquiera no sea más que para desvanecer 

(1) S«n Mateo.—XIII—9—10-11. 

la Divina Providencia, transfigurándoles en verdaderos escribas y fariseos á los que 
es preciso increpar como hizo Jesucristo diciendo: «¿cómo queréis ser casas blanquea­
das, si por dentro estáis llenos de iniquidades? ¡Ay de vosotros hipócritas, que cerráis 
cl reino de los cielos delante de los hombres! ¡Guias de ciegos que coláis el mosquito 
y tragáis el camello! 

«Es preciso estar en guardia como dice San Pablo para luchar contra los ardides 
del demonio que transforma á los hombres en falsos profetas, pero á los que es íácil 
conocer aunque vengan vestidos de ovejas y sean lobos robadores—Por sm frutos 
los conoceréis, dice San Mateo VII~15 al 20. ¿Por ventura cogen uvas de los espi­
nos ó higos de los abrojosl Ad todo árbol bueno lleva buenos frutos; y el mal ár­
bol lleva malos frutos. No puede el árbol bueno llevar malos frutos, ni el árbol 
malo llevar buenos frutos. Todo árbol que no lleva buen fruto; SER.Í CORTADO Y 

METIDO KN E L PÜEGO.» «Asi pues, por los frutos de ellos los conoceréis.» 

Esto equivale á decir que los Espíritus de naturaleza mala, que son árboles malos, 
no pueden dar buenos frutos. Lo dice San Mateo; y en tal caso, solo puede interpre­
tarse la figuración del demonio en ángel de luz, y sus escitaciones á la piedad, de un 
modo alegórico, como lo hemos hecho, y no personificando al diablo en un criatura 
que gobierna los antros de los horrorej?. 

San Lúeas dice lo mismo (Cap. VI—43 al 45): «no es mal árbol el que dá frutos 
buenos.» Los espiritistas no somos los instrumentos del demonio para engañar á la 
humanidad; somos por el contrario, los que trabajamos para el advenimiento del Bien; 
somos los que negamos al demonio, los que negamos la existencia de la eternidad de 
las penas, los que combatimos la duahdad del Bien y del Mal, y creemos en uno Solo; 
los que luchamos con el materialismo y estudiamos los atributos de Dios y las conse­
cuencias sociales, filosóficas, religiosas y científicas á que nos conducen para creer en 
la Armonía universal; los que caminamos á Dios por la ciencia y el trabajo; los que 
queremos elevar la inteligencia humana el rango que la corresponde como criatura 
hecha á imagen de Bios, para que participe de las armonías divinas de la creación. 
Los que quieran esto y se esfuerzan por ser buenos espiritistas; pero los que con este 
nombre inventen otras teorías atribuyéndonos creencias distintas que las del Evange­
lio, son unos desgraciados que merecen la compasión. 



- 138 — 

en P. E. la aprensión de que los espiritistas quieren la igualdad de las condiciones so­
ciales, tan absurda aquí en la tierra, con nuestra actual constitución, y por no sufrir 
las consecuencias que Jesucristo nos muestra cuando dice; «el que se ensalzare será 
humillado.-» (1) 

Permitid, pues, E. S., que así como «los niños se acercaban á Jesús», yo tam­
bién, aunque pobre mujer, me acerque á vos y á las gradas de vuestro palacio, para 
recibir los destellos de la verdad que busco, y que deben reflejarse en vuestra alma, 
si en efecto sois digno apóstol del Crucificado; porque la historia nos ha dicho que no 
fueron los títulos humanos la garantía de la virtud y del saber, sino que esta siempre 
va unida á la práctica de las obras, que se elaboran á la sombra de esa Cruz subhme 
que se elevó en el Calvario, y que debe ser la antorcha dt" la humanidad á través de 
su peregrinación por este mundo material y atrasado. 

Hace tiempo, E. S., que cansada mi alma de ver las promesas que todas las sectas 
cristianas hacen, y las demostraciones que dan, de ser cada una de ellas la mejor y la 
única depositaría de la verdad, me dediqué al estudio del Espiritismo, saciando en él 
toda mi hambre y sed de lógica, de raciocinio y de bien universal; cosas que no veia 
en la intransigencia del exclusivismo sectario. 

El Espiritismo me dio una fórmula universal para mi progreso, y yo quedé tran­
quila. 

Mas ¿cuál habrá sido mi asombro al ver combatido mi ídolo de creencias por una 
autoridad tan elevada como el Arzobispo de Tolosa, en una Pastoral? 

Confieso que he reflexionado mucho; y he tenido que estudiar antes de decidirme. 
Pero tengo conciencia: tengo que dar cuenta á Dios del uso de mi razón: amo la 

verdad, y esto me empuja, aunque sea el más débil de los seres, á pedir aclaracio­
nes, á demandar la luz; y á ver si lo que unos y otros me dicen está de acuerdo con 
el Evangeho, que es para mi razón y mi fé el Libro de la Verdad. 

He procedido á este examen comparativo; y íorzoso es decirlo, E. S., su Pastoral 
ha quedado en mal estado para mí ante las razones de los espiritistas. Esta es, pues, 
la causa que motiva esta carta; que la envío como consulta y por amor & la verdad, 
mas bien que como un reproche á S. E., que todos creemos debiera serla inspiración 
del Espíritu Santo, Mas por desgracíala infalibilidad de los hombres de iglesia ha te­
nido frecuentes intermitencias, y los fieles que deseamos permanecer sumisos á la 
verdad, debemos combatir el error en el palacio ó en la cabana, porque así nos lo en­
seiía El Maestro. La Iglesia no ha querido, ó no ha podido querer, la fé ciega é in­
sensata, porque la ignorancia es el escabel para que medren los malos. 

Pero basta de explicaciones preventivas, y dignaos, E. S., deshacerme los racio­
cinios que á continuación voy á exponer como una leal confesión de mis creencias. 

Mas no creáis que voy á ocuparme de todos los puntos de vuestra Pastoral. 
Cuando en ella leo que los espiritistas propagan la mentira; que el Espiritismo cor­

rompe la familia y cl individuo y ultraja la memoria do los muertos; ó es el culto de 
las sociedades secretas; una invención diabólica; ó la coalición de las potestades infer­
nales, que preparan el más espantoso catacUsmo que haya sacudido á la Iglesia y á la 

(1) San M a t c o . - X n i . - 1 2 . 

http://Matco.-Xni.-12


— 139 — 

Europa; no hago más que sonreirme y dejar á sus propagandistas el cuidado de reba­
tiros; porque en el Espiritismo precisamente es cn donde yo he aprendido que la sal­
vación del mundo estriba en la regeneración moral, y que con la brújula de la ca­
ridad, no es posible que zozobre la nave en que el alma cruza el mar de la vida. La 
bandera del Espiritismo es: iiÁcu Dios POR LA CARIDAD Y LA C I E N C I A . 

Los evangelistas de esa Sublime Luz que irradia del Espíritu de Verdad, serán los 
que contesten: ellos demostrarán que todos los presentimientos, prolecías, visiones y 
demás fenómenos análogos son del dominio de la ciencia positiva, porque no están 
excluidos de la ley natura'; ellos dirán las ventajas inmensas que las ciencias natura­
les y psicológicas han obtenido con el conocimiento del magnetismo; demostrarán las 
aplicaciones del fluido á la terapéutica; y harán ver la unidad realizada de los conoci­
mientos humanos por que la ciencia suspiraba hace siglos; no ya sólo aliando la as­
tronomía á la fllosofia, ó haciendo importantes investigaciones en la astrononía, en la 
psicogonía, en los estudios prehistóricos, en los diagnósticos de las enfermedades por 
el auxilio de los sonámbulos, en los estudios del lumínico por mediación de la foto­
grafía, ó en la ciencia social, etc., etc., sino discutiendo eso problema planteado hace 
siglos por la Iglesia, que se llama «La Unidad Religiosa y Universal», que con 
tanto ardor persiguen los fllósofos. 

Mas yo no entiendo de estas cosas profundas por más que admiran á mi espíritu, y 
por lo mismo replegó mis alas sin salir del campo de lo más trivial, que es del Senti­
do Común. 

Ignoro, señor, donde habréis visto «que el EspÍ7-itismo considere el suicidio co­
mo una falta ligera, y el aborto como un delito poco grave.» 

Esto es un solemne absurdo que se atribuye á los espiritistas, cuando ellos conside­
ran los atentados contra la vida propia como el mayor de los crímenes, por contra­
riar abiertamente la voluntad Divina, que nos d io la envoltura carnal para depurar 
en el crisol de las luchas las manchas del pecado, y reahzar nuestro progreso. El li­
bro titulado «El Cielo y el Infierno» demuestra prácticamente, por comunicaciones 
de los espíritus, que ningún crimen merece castigo mayor que el suicidio. Este libro 
es una protesta contra esa afirmación calumniosa do que el suicidio es considerado en 
el Espiritismo como falta ligera. 

Mi espíritu es rudo de expresión. Monseñor. Dispensadme que os dé este título, 
con perdón del sentido democrático del Evangelio, que dice: «el primero será el úl­
timo y el servidor de los demás, etc.»; pero amo las desigualdades por considerar­
las como necesarias al orden armónico de la mecánica social, y siempre que tengo 
ocasión combato mí soberbia, ó mi presunción, buscando el último puesto, lejos de ir 
en pos de los primeros puestos del banquete ó de la sinagoga, como hacian los fariseos. 

Mas cuando vos, E. S., afirmáis una cosa, lo habréis visto ú oido en alguna parte; 
pero esto no hace regla general, porque la mayoría de los espiritistas aceptan las 
ideas sanas de los espíritus elevados coleccionadas por Allan Kardec, y en vias de pu­
blicación otras, y que saldrán de nuestros libros de sesiones, á medida que las cir­
cunstancias lo permitan. No quiero juzgaros como los articulistas, nuestros impugna­
dores, que afirman sin distinción «que TODOS los médiums y espiritistas de Nueva 



- 140 - • 

York son miserables charlatanes, que explotan la ignorancia del pueblo, viles 
escamoteadores y despreciables picaros, d quienes las leyes debieran castigar se­
veramente.* 

Duéleme este lenguaje absoluto: porque si bien aplaudimos de corazón lajusticia y 
la energía contra los bribones; que siempre los denunciaremos, aunque lleven eí nom­
bre de romanos ó espiritistas, no podemos consentir que se califique de tal al bonrado 
y al virtuoso, de los cuales hay muchos en el Espiritismo como en todas las comu-
riíones. 

Nosotros, E. S., sabemos, por ejemplo, que al morirse un sectario de Roma, el 
confesor, por su potestad de atar y desatar, le absuelve de sus pecados, y le promete 
en nombre de Dios la salvación del alma; que después le da la eucaristía y la extre­
maunción, que acaban de hmpiar todo rastro y reliquia de la mancha del pecado; y 
quo sin embargo, después de morir, los curas reciben dinero para misas á fin de que 
el alma salga del purgatorio; acto que está filosóficamente en contradicción con la 
salvación infalible que ya se prometió en vida á nombre de la Iglesia, y que ha dado 
lugar á que algunos hombres de talento califiquen esto de maldad execrable, ó de strj_ 
monia, qua quiere decir á mi juicio comercio vil y miserable. Pero estos errores hu­
manos, aún tomados en el carácter grave de consuetudinarios y colectivos, ¿autorizan 
á nadie para despreciar á una secta creyente en masa, y á todos sus individuos? 
jNunca! Los cristianos debemos, pues, ser comedidos al c.'ícribir, y lejos de ahuyentar 
al que va en error y precipitarle mAs en el abismo con palabras duras, debemos atraer­
lo, á imitación del Maestro, con el acento dulce, que vibra siempre en las almas ele­
vadas, y hace conmover las fibras más ocultas del corazón empedernido y rebelde. 
Porque la excomunión, E. S., en mi concepto, es un anatema que no se armoniza con 
oí Evangelio. 

Permitidme que haga unas citas. 

Cuando los Samaritanos no recibieron á los mensageros de Jesús, porque sospecha­
ban que iba á Jerusalen, los discípulos Jacobo y Juan dijeron: «Señor: ¿quieres que 
mandemos que descienda fuego del cielo y los consuma, como hizo Elías?» 

«Entonces volviéndose É l , los reprendió diciendo: 
«Vosotros no sabéis de que espíritu sois»; «Porque el Hijo del Hombre no ha 

venido para perder las almas, sino para salvarlas.» (1) 
Así pues, no excomulguéis vos; sed un discípulo fiel; «no cojáis la zizaña, para 

no arrancar también con ella e.' trigo: dejad crecer Juntamente lo uno y lo otro 

hasta la siega; (2) porque el sol luce para los buenos y para los malos, y porque 
San Pablo nos manda: <ísedlos unos con los otros benignos, misericordiosos; per­

dónaos los unos d los otros, como también Dios os perdonó en Cristo.» (3) 

Si Cristo condena al que llama Raca á su hermano, ¿cuánto mas no condenará, a l 
que lejos de devolver bien por mal, verdad por error, mansedumbre por orgullo, cier­
ra á su prójimo la puerta de la salvación diciéndole «anathema sic»? Esto no se ar-

( 1 ) S. Lucas.—IX—S4—33—58. 
(2) S. Mateo.—XIII—29—30. 

(3) Efesios. —lY—32. 



- 141 -

moniza con el perdón que siempre brotó de los divinos labios de Jesús, por muchos y 
enormes que fueron los pecados de las turbas ignorantes que lo seguían, y que algu­
nas de ellas, obcecadas por ol atraso, correspondían á sus actos de generosidad, ca­
lumniándole y diciendo: 

«Que no echaba fuera los diablos sino por Belzebub, príncipe de los demonios^» (1) 
Sin embargo, El, siempre perdonaba, y devolvía lien por mal, enseñando en todas 
partes y diciendo: «Todo reino dividido contra si mismo es desolado.» «Y si Satanás 
echa fuera á Satanás, contra si mismo está dividido: ¿cómo, puos, permanecerá su 
reino?» (2) 

Es decir, «(/Me por el fruto se reconoce el árbol;» y jue antes de juzgar á una 
colectividad y á una doctrina es preciso estudiar sus individuos y sus teorías; y si es­
tas son buenas y sublimes, como lo son las obras espiritistas, que estirpan el mal, de­
ben acojerse y bendecirse; y aunque fuesen malas no deben anatematizarse sino ser 
corregidas con dulzura, dejando que la zizaña crezca junto al trigo, porque «todo ár­
bol que no plantó ol Padre será arrancado y echado al fuego; todo reino dividido pe­
recerá.» Si el bien procede del diablo, contra si mismo trabaja este; y que el Espiri­
tismo predica el bien lo dicen sus libros. Así, pues, proceda de Dios ó del diablo, sea 
trigo ó zizaña, dejémosla, que ya vendrá la siega. 

Pero nó, no: el Espiritismo no es el mal «PORQUE E L ÁRBOL M.\Lo NO P U E D E DAR 

F R U T O S BUENes,» díce el divino Jesús. 
Si en la frente del espiritista irradia la luz que le conduce al camino del progreso; 

si se dirige al bien y á la virtud; si sufre resignado las pruebas de la vida; si busca la 
verdad en una filosofía sintética y profunda; si practica la caridad y este es su lema, 
¿cómo han de ser estas sugestiones diabólicas?.... ¡Qué delirio! ¿Podremos blasfemar 
contra el Espíritu, que el bien produce, sin esponernos á sufrir las consecuencias que 
nos dice San Mateo en su cap. XII—v. 31 y 32?. La virtud que es el camino infalible 
de la elevación, es un mandato del Espiritismo quo hena sus hbros. 

Pero los hombres espiritistas, como los de todos los tiempos, no son infahbles, pue­
den cometer errores, y de hecho los cometen satirizando al hermano, pero esto, en mi 
criterio, no es culpa de la doctrina, sino de nuestro atraso, ó de las malas influencias 
que nosotros también concedemos, (3) y que siempre buscan el lado vulnerable de los 
defectuosos, como sucede con los intransigentes y fanáticos de todas las sectas. ¿Pero 
son ellos buenos en absoluto? No: tienen sus virtudes y sus vicios. (4) 

Cobijémonos todos bajo cl estandarte de la fó racional, que quiere la regeneración 
del individuo por sus obras; bajo la sombra de la caridad, que es la universal fórmula 
de toda rehgion divina, pura, é inmutable, donde caben todas las costumbres y cultos 
sinceros del alma en sus diversos grados de desarroho; bajo la antorcha luminosa del 
bien, en toda la acepción de la palabra; y serán un mito las palabras espiritismo, ro-

^ (1) San Maleo XII—24. 

(2) San Mateo XII—2b y 2ü. 
(3) Véase en cl libro de Los Médiums y olrus, las maneras de evitar las obseciones; cuyo resu­

men es la práctica de las virtud, la regeneración personal. 
(4) Por combatir el mal no destruyamos el bien, como hacen l o i q u e no conocen el Espiril ismo, 

Vo deüniria este como la ciencia del Bien. 



- 142 -

L a Env id ia . 

La envidia es la pasión más execrable 
Quo puede alimentar el pensamiento; 
Ella es nuestra enemiga inexorable, 
La que nos envenena con su ahento. 

Cuando nacemos mece nuestra cuna. 
Turba después los juegos de la infancia, 
Y de la juventud sin duda alguna 
Disipa de sus flores la fragancia. 

Torpe reptil que sobre el mundo arroja 
Virus fatal, ponzoña maldecida; 
La que nos va manchando hoja por hoja 
Las páginas del hbro de la vida. 

Por ella se comete el homicidio. 
Por ella la calumnia nos persigue; 
Por ella busca el hombre en el suicidio 
Consuelo á su dolor, que no consigue. 

En el lenguaje humano no haUo frase 
Que pinte bien lo que la envidia encierra; 
Solo puedo decir que ella es la base 
Del esterminio y de la infausta guerra. 

Delito capital que nos abruma. 
Que nos impele al fondo del abismo. 
Que multiplica la terrible suma 
De la cuenta fatal del egoismo. 

Por desgracia á este tosigo infalible 
Antídoto no hallaron todavía; 

toanísmo, anglicanismo, armonismo, etc. etc., y entonces llegará la paz del venturoso 
día en que todas sean ramas de un mismo árbol, que elevando su magestuosa copa al 
cielo y adorando á Dios en su grandeza, proclamen himnos de alabanza por siglos im­
perecederos y digan sin cesar: 

¡Salve, Salve á Dios, y benditos sean sus designios por toda la Eternidad! 
Beso rendida vuestros pies, y demando vuestra bendición apostóhca y vuestra luz, 

E. S., en nombre de Cristo. 

Su sierva y hermana. 

U N A M U J E R E S P I R I T I S T A . 



— 143 — 

Madrid. 
A M A L I A DOMINGO y S O L E R Í 

Pero como no existe el imposible 
Para ol que hizo la luz y la armonía; 

Le dio á cada mortal un claro espejo 
Con juez incorruptible en su sentencia; 
Un mentor que jamás niega un consejo. 
Que el lenguaje vulgar llama conciencia. 

Pero viendo que el hombre no escuchaba 
La misteriosa voz de su pasado, 
Y que de su destino murmuraba, 
Un ángel protector pus© á su lado. 

El que nos cuenta nuestro ayer perdido 
En comunicación ultra terrena; 
Y por ella el mortal ha comprendido 
Que cada uno se forma su colmena. 

Que en Dios no existe preferencia alguna. 
Pues no hizo reyes ni profundos sabios; 
El nos creó sin distinción ninguna; 
Privilegios en El fueran agravios. 

Nos dio para elegir hbre albedrio, 
Por esfera de acción tiempo y espacio; 
Todos pueden decir:—el orbe es mió, 
Y tengo el inflnito por palacio. 

Ninguno es más que yo, ni yo más que otro, 
Todo es cuestión de tiempo y de trabajo: 
Que derribado de la envidia el potro 
Ya no nos hiere su constante tajo. 

¡Bello es vivir si al declinar la tarde 
Nos dice un eco que en los bosques zumba!; 
«El sacro fuego que en tu mente arde 
Irradiará mañana en ultra tumba.» 

Atrás, envidia, con tu negro manto!.... 
Ya no nos hieren tus punzantes flechas. 
Que el hombre ha comprendido en su adelanto 
Que en la vida no hay mas, que espacio y fechas. 

¡Espiritismo! antidoto supremo!.... 
Tu razón la victoria ha conseguido; 
Por tí el hombre dejó de ser blasfemo 
Pues conoció el progreso indefinido. 



- 144 -

La Luz de Ul tratumba. -

Hemos recibido un prospecto anunciando ia reaparición de esta interesante revista 
quincenal que se publicaba en la Habana. No lo insertamos por tener compuesto el 
número de esto mes y porque lo copia íntegro nuestro apreciable colega de Sevilla «El 
Espiritismo 

Se suscribe en las principales librerías de la Habana. En la Península cuesta por 
semestre 4 pesos 75 céntimos. 

«LA VOZ DE CUBA» tendrá ya quien conteste á los groseros insultos que dirige 
al Espiritismo, si es que merezca contestación proceder tan raro entre los que do ilus­
trados se precian. 

E l B u e n Sent ido . 

Con este número mandamos á nuestros suscritores el prospecto de esta Revista se­
manal, que empezará á publicarse en Lérida el 15 de este mes. 

Nada decimos de esta nueva publicación, poi-que nuestros lectores sabrán apreciar 
lo mucho que ha de valer, tratándose de ciencias, rclir/iori y moral crisliana, por 
un periódico que Ueva por título «El Buen Sentido.» 

Actual idad. 

Este es el título de un folleto de cerca de 100 páginas, que trata de Los fenómenos 
espiritistas y noticias de las investigaciones hechas, durante lósanos de 187üd 
187S por Williams Crookes, miembro de la Sociedad Real de Londres, traducido 
del Quarterly of Sience. ' • 

Se vende á cuatro reales en la librería de D. Miguel Pujol, Rambla de los estudios, 
advirtiendo que quedan muy pocos ejemplares y no se reimprimirá. 

Cuidados a j e n o s . 

. Tememos por la vida de nuestro apreciable colega la revista titulada «El Sentido 
Común.» Ya no contesta á nuestros artículos de réplica, y á nuestras preguntas, solo 
dice que contestará; sin duda se le habrá concluido todo el material de guerra que con 
tantas alharacas presentó en el campo do la discusión, para dar el golpe de gracia al 
Espiritismo (i¡¡ ü!) «El Sentido Común» anda errante en cuerpo mortal dentro del cír­
culo vicioso de su desmoronado recinto. Se entretiene copiando pastorales, insertan­
do artículos insu l sos sobre los hermanos Davenport, tomados de algunos periódicos 
callejeros de Madrid, y otros de «La Voz de Cuba», que según su lenguaje podríamos 
llamar pestilentes, y defendiendo la personalidad de Satanás, que se comunicó con 
]& serpiente, ijue podria suponérsela médium, para tentar á Eva!! . . . ¡Cómo d i s ­
curre «El Sentido Común»!.... 

Haga nuestro colega la paz con los Espiritistas, aprovechando estos momentos quo 
tanto de paz se habla, y no tema perder sus títulos y honores, que respetaremos de 
buen grado, pues el Espiíitismo no está reñido con 'a cortesía. En nuestro campo en­
contrará un arsenal de argumentos sólidos para defender el cristianismo y las eternas 
leyes de Dios. Aconséjese de «El Buen Sentido» y perdónenos si nop metemos en cui­
dados ágenos, 

• '—n • — • • 

Barselona.—Imprenta de Leopoldo Domenech, calle de Basea, núm. 30, principfti. ' 


